Indexée par :

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79/ +223 94 61 09 74

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique spécialisée
du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques et du développement (CARIS-
D) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche en histoire de la
philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, métaphysique, épistémologie,
philosophie des sciences, philosophie morale et politique, esthétique, philosophie du droit,

histoire des ideées, philosophie de I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche

Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 1’innovation

thématique, et la culture de ’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques pertinentes sur les
réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la philosophie du développement, la
philosophie des médias, la crise de I’identit¢ de I’Afrique moderne, la philosophie de

I’information et la pensée philosophique africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Felix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),
Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,

France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Quattara de
Bouaké)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universites UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, FSHSE, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, FSHSE, Mali)



e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Oumar KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako,
Mali)

Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako,
Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU

e Rédacteur en chef adjoint

Dr Oumar MARIKO

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait 2 fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progrés de la connaissance dans

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Kadio Mathieu ANGAMAN
Crise environnementale et progres technologique, vers une revendication de la
philosophie des technologies. .........ooeviuiiiiiii 1

Kizito Tioro KOUSSE
Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina

MOTO NDONG Francois
La crise de I’'immuabilit¢é du discours chrétien, confronté a 1’évolution
irrémédiable dumonde. ... ... ..o 38

Katinan Timothée COULIBALY
Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah.................coovvnin.. 63

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO
La natureet 1’homme: fondements philosophiques de I’impact de
P anthropiSation. ... ...o.uii i e e 82

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO

La tolérance religieuse, prolégomenes a la paix sociale chez Locke............... 78
Mahmoud ABDOU

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés
et de I’Etat de droit chez Hannah Arendt...................ooooiiiiiiiii ... 117

Williams Hamed Mélarga OUATTARA
Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel..................... 142

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA
Les Mceurs et traditions africaines face a I’émergence de ’Homosexualité : entre

rejet social et redéfinition de I’identité culturelle...............................l. 155
Yacouba TRAORE
La théorie du contrat social chez John Rawls........oovvveeiiiii i 168

GALA Bi Gooré Marcellin
L’invite platonicienne a 1’union avec le divin : une solution a la médiocrité
spirituelle en Afrique CONtEMPOTAINE. ......c.vviniiiiiiiiiiie i eiieanaeens 184



Jean Joel BAHI
Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la



GOUVERNANCE ET UNITE AFRICAINE CHEZ KWAME NKRUMAH

Katinan Timothée COULIBALY
Docteur és Sciences (Philosophie)
Université Alassane Ouattara, Département de philosophie
katinantimothee@gmail.com

Résumé

L’actualité africaine est parsemée de troubles, entre autres, des crises de gouvernance, des tentations de
dictature qui mettent en mal la réalisation effective de 1’unité africaine tout en nous faisant rappeler
singulierement la chute douloureuse de Kwame Nkrumah. Cela dit, la présente étude fondée sur les
méthodes historique et sociocritique, se propose d’analyser le projet politique de Kwame Nkrumah, sa
tentation a la dictature et son échec politique. Dés lors, tout en mettant en relation la gouvernance et
I’unité africaine, I'étude interpelle cependant, les nouveaux dirigeants du continent, a panser la

gouvernance politique, afin qu’ils échappent a cette expérience douloureuse vécue par le leader ghanéen.

Mots-clés : Dictature - Gouvernance - Paix - Politique - Unité africaine.

Summary

African news is strewn with troubles, among other things, crises of governance, temptations of
dictatorship which undermine the effective achievement of African unity while reminding us in
particular of the painful fall of Kwame Nkrumah. That said, the present study, based on historical and
sociocritical methods, aims to analyze the political project of Kwame Nkrumah, his temptation to
dictatorship and his political failure. Therefore, while linking governance and African unity, the study
nevertheless calls on the new leaders of the continent, to heal political governance, so that they escape
this painful experience lived by the Ghanaian leader.

Keywords: Dictatorship - Governance - Peace - Politic - African Unity.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 63


mailto:katinantimothee@gmail.com

Introduction

L'Afrique est actuellement le théatre d’un bouleversement de gouvernance politique traversée
par de multiples crises éruptives, notamment les coups d'Etat militaro-politiques, les soulévements
populaires meurtriers qui poussent les esprits curieux a réfléchir sur les fondements et les causes de
I'émiettement de la confiance entre gouvernants et gouvernés, entre les dirigeants politiques et les

populations.

Dans ce contexte de crise de la gouvernance démocratique, une relecture de l'expérience
singulieére de Nkrumah ne serait pas une pietre analyse. En effet, Nkrumah fut porteur d'espoir, d’un
renouveau politique fondé sur le consciencisme, dont I'enjeu fondamental était l'unité africaine.
Philosophe, homme de culture et de science, la bonne foi de Nkrumah n'a pas empéché son égarement,
étant donné qu'il est tombé dans une certaine dictature. Dés lors, notre étude se propose une approche
historique et sociocritique, afin de comprendre, non seulement les racines de I'égarement de Nkrumah,
mais aussi de montrer les enjeux d'une bonne politique publique, gage d’unité et de développement

efficient en Afrique.

Le probléme que traite cette étude est de savoir : La gestion efficiente du pouvoir public en
Afrique peut-elle contribuer a la réalisation effective de 1’unité africaine ? Autrement exprimé, la bonne
gouvernance en Afrique peut-elle prendre en charge 1'unité africaine ? L’analyse de cette question
centrale autorise d’autres questions dites secondaires. Quelle analyse pouvons-nous faire du projet
politiqgue de Nkrumah et de sa vision désintégrée ? Comment comprendre 1’ambition démesurée de
I’homme et de sa ruée vers la dictature ? En quoi doit consister le changement de regard et ’exigence
de la bonne gouvernance ? Ces interrogations laissent entrevoir que le sous-développement de I’ Afrique
lié & son exploitation est le fait des Africains eux-mémes. Par ailleurs, la non réalisation de 1’unité
africaine jusqu’a ce jour, est le fait de la mauvaise gouvernance qui ouvre la voie aux coups d’Etat qui

expriment & leur tour, une scission entre les peuples et leurs dirigeants et entre les Etats eux-mémes.

L'objectif de cette étude est d'indiquer que, 1'échec de Nkrumah doit servir d’interpellation
éthique et de moyen a conscientiser les nouveaux dirigeants africains pour penser I'exigence de la bonne

gouvernance et le défi du développement des sociétés africaines.

Cela dit, dans la premiére partie, nous abordons le projet politique de Nkrumah et I'échec d'une
vision désintegree ; ensuite dans la deuxieme partie, il est question de son ambition démesurée et la ruée
vers la dictature ; et enfin, la derniére partie traite de la nécessité d'un changement de regard et I'exigence

d'une politique correcte en Afrique.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 64



1. Le projet politique de Nkrumah et I'échec d'une vision désintégree

La vision premicre qui animait Kwame Nkrumah quand il s’agissait de I’ Afrique, était sa libération
totale de toute emprise coloniale ou néocoloniale. C’est pourquoi, il affirme dans L 'Afrique doit s 'unir
(1994, p. 9) que : « Nous qui nous sommes battus jusqu’a étre indépendants, nous ne serons pas en repos
tant que la derniere citadelle du colonialisme n’aura pas été abattue an Afrique. Car nous nous sommes
donnés comme but la liberté de toute 1’ Afrique ». Pour atteindre ce but, il fallait impérativement réaliser
I’unité africaine par la création d’un gouvernement continental dont la mission serait de mettre en place
un marché extérieur commun, une monnaie unique, une diplomatie commune, une économie commune,
une taxe douaniere, une armée africaine commune. Nkrumah exprime clairement cette idée a travers les
mots qui suivent : « Notre objectif est I’unité politique des Etats africains, meilleur moyen de
sauvegarder notre liberté cherement acquise et fondement idéal du progrés économique, social et culturel
tant des individus que de la société » (K. Nkrumah, 1994, p. 9). Autant dire que I’unité africaine était le
cheval de Troie de Nkrumah qui devait servir a aider I’ Afrique a se libérer définitivement des vestiges

de la colonisation et du néocolonialisme.

Cependant, ce projet politique qui consistait a réaliser les FEtats-Unis d’Afrique, était
malheureusement basé sur I’indépendance du Ghana, son pays. Pour lui, en effet, I’indépendance du
Ghana seule ne suffisait pas pour libérer I’ Afrique et de ce fait, I’indépendance du Ghana devait servir
a contribuer a I’indépendance totale de 1’ Afrique. Il écrit justement que « 1’indépendance du Ghana, en
1957, ouvrit toutes grandes les portes de la liberté africaine. En I’espace de quatre ans, dix-huit autres
pays africains se rendirent indépendants » (K. Nkrumah, 1994, p. 8). La question qui se pose est de
savoir comment un seul pays pouvait-il servir a libérer tout un continent ? Quand nous lisons entre les
lignes, ces propos du leader ghanéen, nous nous rendons compte non seulement qu’il avait ’air de
surestimer son pays, mais aussi, qu’il avait I’air de se surestimer. D’ou le nom glorieux qui lui était
attribué a savoir, « I’Osagyefo » (R. Dagaud, 2012, p. 17). Ce qui signifie le rédempteur noir ou africain,
le sauveur ou messie d’Afrique. Le culte de la personnalité était donc au rendez-vous. Cette vision
valorisante qu’il avait de lui-méme, traduisait par la méme occasion, le mépris qu’il avait a I’endroit des
autres. Ce qui va constituer I’un des facteurs de 1’échec de 1’unité africaine. David Rooney rapporte a
juste titre les propos du représentant nigérian lors de la conférence des chefs d’Etat, réunis a Addis Abeba
en 1960, : « Si qui que ce soit se prend pour le Messie, ayant pour mission de diriger 1’ Afrique, alors,

I’objectif du panafricanisme est voué a 1’échec » (1990, pp. 178-179).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 65



Par ailleurs, I’attitude de Nkrumah qui suscite 1’ire de ses pairs, va poser le probléme de leadership.
Dans ce contexte, nul chef d’Etat ne voudra abandonner son pays aux mains de ’un des homologues
pour étre dirigé, encore moins Nkrumah qui avait, en ce temps-1a, été le premier a mettre sur table 1’idée
d’unité africaine. Autrement dit, il aurait préféré que son idée ne soit pas réalisée que de permettre a une
personne d’étre le président de ce gouvernement continental. Aujourd’hui, nous voyons a I’intérieur des
Etat africains, certains présidents qui peinent a passer le pouvoir a d’autres personnes, quand bien méme
ils sont au terme de leur mandat. Cela voudrait aussi dire que ce n’est donc pas a d’autres qui viennent
d’ailleurs et qui seraient considérés comme des étrangers qu’ils voudront céder la gestion de cet Etat.
Joseph Ki-Zerbo partage le méme avis que nous quand il affirme que « le Président ivoirien Houphouét-
Boigny ne voulait pas de I'unité africaine a 1’époque. C’est ce qu’il a exprimé en disant que la Cote
d’Ivoire ne devait pas étre la vache a lait de la fédération des états ouest africains » (2003, p.16). Ce qu’il
faut comprendre ici, ¢’est qu’en dehors du fait que la Cote d’Ivoire était mieux lotie économiquement,
il y avait la question du leadership qui se posait entre les chefs d’Etat d’alors. Toutes ces dissensions
autour de la question de 1’unité africaine vont conduire les pairs d’alors, a emprunter des voies différentes
dans la quéte commune de la libération de I’ Afrique. Ainsi, pour les uns, notamment le groupe de
Casablanca, I’unité devait se faire par la formation d’un gouvernement continental avec un marché
continental commun, une citoyenneté africaine commune quand, les autres, c’est-a-dire le groupe de
Monrovia, pronait une unité fondée sur la coopération et qui devait s’attacher sur des principes tels que
1’égalité absolue entre les Etats africains, la non-ingérence dans les affaires intérieures des Etats et le

maintien des frontiéres héritées de la colonisation.

D’autre part, Nkrumah, dans sa politique sociale au Ghana, avait beaucoup misé sur un aspect
démocratique trés important qui nous est rapporté par Samba Diakité. Pour lui (2011, p. 319) en effet,
le socialisme de Nkrumah vise absolument « le pouvoir politique aux mains du peuple gréace a la
transformation, par la masse totale des travailleurs, de 1’appareil gouvernemental nécessaire en un
appareil exprimant leurs besoins et leurs aspirations ». S’il est vrai que la démocratie est I’un des piliers
forts de la politique sociale de Nkrumabh, il faut cependant faire remarquer que ce leader ghanéen, dans
la gestion de cet Etat, a finalement sombré dans la dictature. Les germes de sa dictature qui vont plus
tard donner lieu a une dictature réelle, sont exprimés par David Rooney. Il dit ceci de Nkrumah :

Il part en visite en Cote d’Ivoire, invité par Houphouét Boigny, il n’avertit personne de ce
déplacement. Les Ghanéens n’en entendent parler que par une radio étrangére. De plus, pendant cette

absence, il ne désigne personne pour assurer son intérim a la téte du gouvernement. (David Rooney,
1990, p. 125).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 66



Comprenons par-la que Nkrumah n’a confiance en personne, pas méme en ses amis et ses proches
collaborateurs dont Botsio et Gbedemah qui « n’ont pas été prévenus de son départ » (David Rooney,
1990, p. 125). Comment un chef d’Etat peut-il manquer de confiance a ses proches collaborateurs et
prétendre avoir confiance au peuple qui 1’a placé au pouvoir ? N’est-ce pas que les proches collaborateurs
sont un symbole ou une représentation du peuple qu’il faut diriger ? Si la confiance n’existe plus entre
un chef d’Etat et ses collaborateurs, cela signifie aussi que la confiance a été rompue également avec le
peuple qui s’est fait représenter par les membres du gouvernement (les collaborateurs). Or le manque de
confiance en quelqu’un entraine nécessairement a considérer celui-ci comme un ennemi. Ce qui nous
pousse a dire que Nkrumah, par son attitude, se faisait ennemi du peuple. Disons simplement que le
peuple était devenu 1’ennemi de Nkrumah. A ce propos, comment pouvait-il prétendre diriger tout le
peuple africain si le seul peuple ghanéen ne pouvait pas placer en lui sa confiance et/ou si lui-méme était
incapable de placer sa confiance en ce peuple ? Si son projet d’unité africaine sous le socialisme a connu

I’échec, les raisons susmentionnées en ont été¢ pour beaucoup.
2. Nkrumah, I’ambition démesurée et la tentation de la dictature

La dictature est un « régime politique instauré par un dictateur » (Le Petit Larousse 2014, p. 380).
Dire que Nkrumah, dans la gestion de son Etat, est finalement tombé dans la dictature, c’est faire
remarquer qu’il voulait que toute la gestion de ’Etat passe sous son contrdle. C’est en ce sens qu’il va
confondre son pouvoir de président a celui des magistrats de son pays qui, selon lui, n’ont pas pu gérer
a certains moments, un certain nombre d’affaires. A ce propos, David Rooney, (1990, p.193) écrit ceci
de Nkrumah : « Apres avoir limogé, au bout de quarante-huit heures a peine, le juge Korsah, il fait
adopter par 1’Assemblée, une loi qui donne au président le pouvoir de réviser tout jugement quand

I’intérét national est en jeu ».

Nkrumah s’était senti trahi par le verdict prononcé par le juge Arku Korsah qui innocentait trois
prétendus suspects de I’attentat de kulungugu. Il s’agit d’Adamafio, secrétaire général du CPP (People
Party Convention ou Convention du Parti Populaire), de Coffie Crabbe, son adjoint, et d’Ako Adjei,
Ministre des affaires étrangéres. Rooney rapporte que

Les débats sont présidés par le chief justice Sir Arku Korsah, qui examine équitablement les charges,
bien peu convaincantes, retenues contre eux. Tout le monde pense cependant qu’ils seront reconnus
coupables, d’autant que la presse gouvernementale les présente sans retenue comme les organisateurs
de la tentative d’assassinat du président. Quand, en décembre, le tribunal les reconnait innocents, ce
verdict tombe comme une gifle pour Nkrumah. Il refuse cet acquittement, considere qu’il s’agit d’un
affront personnel et décide de réagir vivement et rapidement. (D. Rooney, 1990, p.193).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 67



Des lors, cette dictature que manifeste Nkrumah, ne peut que nous faire penser a ce que Rooney
(1990, p.159) nomme « le naufrage de 1’Etat socialiste ». Nkrumah a fait naufrage quant a la gestion de
I’Etat ghanéen. Ses dérives dictatoriales vont I’amener & restreindre la démocratie en emprisonnant
certains membres de 1’opposition, ou en les contraignant a I’exile, chose que nous vivons actuellement
dans certains Etats africains. Aussi, vers I’année 1961, il oriente véritablement le Ghana vers une
dictature. En effet, une partie de la population étant entrée en gréve en vue de revendiquer une hausse
de salaire, et également en vue de manifester son opposition au régime, se voit impitoyablement réprimée
par Nkrumah qui fait arréter les principaux leaders syndicalistes. Pire, il fait arréter tous les membres
parlementaires de 1’opposition et censure la presse. Cette situation marque une contradiction dans la
théorie socialiste de ce leader ghanéen. 1l y a contradiction en ce sens que Nkrumah lui-méme se veut
un vrai partisan de la contestation, de la révolte voire, de la révolution. Nkrumah écrit justement que
L’expérience a prouvé que, lorsqu’il y a lutte des classes, la révolution socialiste ne peut étre réalisée
sans le recours a la force. La violence révolutionnaire est un principe fondamental des luttes
révolutionnaires. Car, a moins de s’y voir contraintes, les élites privilégiées ne céderont pas le

pouvoir ; méme si elles acceptent d’effectuer des réformes, elles ne cederont jamais, si elles savent
leur position menacée. Seule I’action révolutionnaire les y contraindra. (K. Nkrumah, 1972, p.98).

Mais il semble que Nkrumah refuse que ses propres enseignements s’appliquent a lui. On se
croirait dans ce fameux dicton de : ‘‘Fais ce que je dis, mais ne fais pas ce que je fais’’. Autrement dit,
Nkrumah voudrait plutdt que ses théories révolutionnaires s’appliquent a d’autres régimes politiques et
non a son régime. C’est ce que nous constatons le plus souvent en Afrique. Lorsqu’un parti politique se
trouve dans 1’opposition, il se constitue comme défenseur du peuple et des opprimés en dénongant les
tares du parti au pouvoir. Mais, une fois arrivé au pouvoir, ce parti politique devient pire que le précédent
en devenant I’ennemi premier de la population tant il bafoue les droits et les libertés de ses citoyens a
qui il empéche toute revendication. A ce titre, il n’est plus question de parler de démocratie car, celle-Ci
laisse la place a la dictature. D’ou, I’oppression et la misere du peuple. Cette situation en Afrique, ou la
démocratie n’est pas de mise, a été mieux exprimée par Samba Diakité dans Politiques Africaines et
Identité : des liaisons dangereuses (Samba Diakité, 2014, p. 12) ou, il affirme que « la politique s’est

transformée en pornopolitique ; la démocratie en démon-cratie ».

Pour lui, la politique africaine, telle qu’elle se pratique, met les populations dans une situation
embarrassante. Les dirigeants africains font réver leurs populations en les laissant entre ’espoir et
I’incertitude. De surcroit, ils militent en faveur d’une gestion de la violence politique considérée comme
un instrument commode, efficace, fiable et rentable. Mais, ce que ces dirigeants africains n’ont pas
jusque-la compris, c’est qu’ils ne doivent pas diriger 1’Etat dans la violence car, celle-Ci est génératrice

de guerre. Or, la guerre a toujours été I’ennemie de la stabilité politique et économique qui est un facteur

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 68



viable de développement. Si violence il doit y avoir, il faudrait une violence légitime d’Etat en vue

d’assurer I’ordre politique.

Or, ce que nous remarquons le plus souvent, c’est que ces leaders politiques en Afrique, abusent
de ce pouvoir légitime pour assouvir leurs penchants égoistes qui consistent a piller les caisses de 1’Etat,
a se maintenir codte que codte au pouvoir par la révision de la constitution. Toutes ces situations sont, a
n’en point douter, & la base des nombreux coups d’Etat. La chute de Nkrumah est partie de 13, de ses
dérives dictatoriales. C’est pourquoi, il a été victime d’un coup d’Etat militaire qui ne suscita aucune
contestation. Cela demontre a quel point la population portait sur elle-méme le poids de son régime
dictatorial dont elle souhaitait se libérer le plus vite possible. L’armée a joué le role de libératrice de la

population a travers ce coup d’Etat.

Déchu de ses fonctions de chef d’Etat ghanéen, I’homme au réve de 1’unité africaine, sous un
gouvernement panafricain socialiste, voit ce réve s’envoler. Désormais, plus besoin de parler d’unité
africaine puisque le chantre de cette unité a été dépossédé de ses pouvoirs. Si on en vient a en parler,
c’est juste pour se souvenir des initiateurs de ce projet, ou, du moins, on en parle mais de fagon théorique
et non pratique. Or, la pratique est un élément si cher a la philosophie politique et sociale de Nkrumah.
Il affirme lui-méme que « la théorie sans la pratique est vide » (K. Nkrumah, 1976, p.97). Si nous
convenons que la théorie de I’unité africaine sous le socialisme, élaborée par le leader ghanéen n’a pu
voir le jour jusque-la, force est par conséquent de soutenir que son socialisme peut étre qualifié
d’utopique. Pour démontrer que 1’unité africaine, sous le socialisme, condition de notre libération et de
notre développement, n’a pas encore embrassé la phase pratique, il faut considérer les propos suivants :

L’intégration africaine telle qu’elle est menée depuis la création de I’OUA, reléve plus du discours
politiquement correct (...) Chaque Etat semble davantage engagé dans la protection de ses micro-

territoires que de celle d’une Afrique réellement unie, source de prospérité partagée. (David Musa
Soro, 2011, pp. 16-17).

Il est vrai que I’ Afrique n’a pas encore pu emprunter la voie de son unité politique, tant elle est
divisée contre elle-méme. Les crises socio-politiques a I’intérieur des Etats africains démontrent que les
Africains ne sont pas encore préts pour leur union. Comment parvenir donc a s’unir sur le plan
continental, si, en effet, nous ne parvenons pas a nous unir sur le plan national et régional ? Non
seulement, les Africains refusent leur unité nationale, mais aussi et surtout, ils la refusent au plan
régional. Tout ceci constitue, a n’en point douter, un véritable facteur de 1’échec du socialisme et du

projet d’unité africaine.

L’échec du socialisme et du projet d’unité africaine traduit aussi 1’échec du Consciencisme dans

la théorie politico-philosophique de Nkrumah. En effet, le chantre du panafricanisme avait écrit le

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 69



Consciencisme (1964) suite a I’échec de la réalisation de son réve d’une unité continentale. Il faut dire
que Nkrumah avait trop I’esprit en avant dans la réalisation de 1’unité africaine ou il envisageait d’étre a
la téte. Tous ses efforts furent réduits a néant au point ou il décida de se réfugier dans le Consciencisme,
ceuvre a travers laquelle il est question, pour lui, de faire comprendre les raisons de 1’échec de la
réalisation de son projet d’unité africaine. Cela peut se comprendre a partir des propos ci-apres :
C’est donc en fonction de ce qu’il considérait comme la nouvelle phase de la révolution africaine que
Nkrumah a été obligé de modifier de fond en comble le texte initial du Consciencisme. Si I’on
compare les deux éditions, on s’apergoit en effet que 1’auteur est entiérement revenu sur ses opinions
de 1964 concernant la structure des sociétés africaines (...). La premiére édition du Consciencisme
tenait pour acquis que la société africaine traditionnelle ignorait la lutte des classes et était organisée
sur un mode communautaire, ¢’est-a-dire égalitaire (...). La perspective change du tout au tout dans
Néo-colonialism ou 1’auteur écrit noir sur blanc que la lutte des classes est 1’une des caractéristiques
fondamentales de la société¢ africaine contemporaine, et qu’en derniére analyse la lutte contre
I’impérialisme elle-méme, qu’il s’agisse de I’impérialisme sous sa forme coloniale ou sous sa forme
néo-coloniale, n’est rien d’autre qu’une « lutte de classes a 1’échelle internationale ». De la sorte,
tandis que les premiéres ceuvres considéraient la lutte anti-impérialiste comme une lutte isolée et
absolument spécifique, tandis qu’elles en donnaient une interprétation pour ainsi dire romantique et
ne pouvaient la justifier qu’en faisant appel a des arguments moraux (dignité de la personne, droit a
la liberté, etc.), les derniéres ceuvres insistent au contraire sur les liens étroits entre 1’effort de

libération des peuples coloniaux et néocoloniaux et la lutte des classes en cours a ’intérieur des
sociétés industrielles. (P. Hountondji, 1969, pp. 192-193).

¢ditions tentaient de proscrire la lutte des classes en faisant croire que I’ Afrique était une société de type
communautaire ou régnait un certain égalitarisme entre les hommes. Mais les dernieres éditions n’ont
consisté qu’a présenter I’Afrique en proie aux luttes d’intéréts capitalistes-impérialistes facteurs
d’exploitation de I’homme par I’homme et de division de la société africaine traditionnelle. C’est
pourquoi, a travers la révision du Consciencisme, il fallait pousser les Africains a découvrir les rouages
du systeme capitaliste-impérialiste dont I’enjeu est de les diviser pour mieux les exploiter, les diviser
pour mieux les soumettre, les divisesr pour mieux régner sur eux. Dés lors, I’ Afrique devait s’unir a

nouveau pour échapper aux rouages du systeme capitaliste-impérialiste.

Hélas ! Malgré la révision du Consciencisme qui devait nous permettre de nous identifier en tant
qu’Africains, et de pouvoir faire la paix entre nous, et d’identifier aussi les ennemis du continent
auxquels il fallait faire attention, nous nous rendons compte aujourd’hui que I’Afrique est jusque-1a,
divisée contre elle-méme. Or, « tout royaume divisé contre lui-méme est dévasté, et toute ville ou maison
divisée contre elle-méme ne peut subsister » (L. Segond, 1984, p.23). On comprend dés lors, la raison
pour laquelle I’ Afrique reste encore sous-développée. C’est parce qu’elle n’est pas totalement unie avec

elle. En réalité, le fait que I’ Afrique soit divisée, cela la rend faible et peu combattive devant ses ennemis

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 70



qui la maintiennent dans les guerres, la famine, les maladies, ¢’est-a-dire dans le sous-développement.
A ce niveau de notre argumentation, il convient de faire remarquer que si I’on est d’accord que le
Consciencisme développé par Nkrumah est né de 1’échec de son projet d’unité africaine, force est aussi
de dire que I’échec méme de I’unité continentale traduit aujourd’hui, I’échec du Consciencisme qui a été

maintes fois révise pour les Africains.

Outre cela, il y a que le leader ghanéen, dans sa lutte pour 1’unité politique du continent, a eu la
prétention de se croire supérieur a ses pairs d’alors. Les propos de (David Rooney, 1990, p. 130) justifient
clairement ce que nous soutenons : « M. Nkrumah se prend pour le plus grand leader de I’ Afrique, mais
cela n’intéresse personne. Et d’ailleurs nous ne partageons guere ses idées ». Comment 1’unité africaine
pouvait-elle se réaliser si celui-la méme qui faisait son apologie avait une attitude qui visait a frustrer ses
homologues ? Il faut le dire, Nkrumah frustrait ses homologues dans la mesure ou il croyait étre le seul
capable de libérer I’ Afrique. Il ressort de ce propos que les pays africains sont divisés sur bien de sujets.
Les clivages entre partisans de ’unité et partisans du fédéralisme ne ceédent en rien a ceux entre
réformistes et révolutionnaires. L’arrogance politique de Nkrumah le pousse a se faire I’ennemi de ses
voisins. C’est pourquoi, la question de 1’unité africaine ne pourrait se poser en des termes aussi simples.
Les relations de Nkrumah avec ses voisins, en effet, ne sont pas toutes sereines comme le fait remarquer
Rooney :

Il a déja suscité I’ire d’Houphouét Boigny en contestant la souveraineté de la Cote d’Ivoire sur une
bande de territoire frontalier, habitée par des Nzimas, donc des hommes de sa propre ethnie. Du c6té
de I’Est, ses relations avec le Togo ne se sont pas améliorées depuis les jours difficiles de 1957. N’a-
t-il pas déclaré publiquement que le Togo deviendrait la septiéme région du Ghana peu avant qu’il
n’obtienne son indépendance en 1960, sous la conduite de Sylvanus Olympio, lequel rejette les idées
de Nkrumah sur I’unité africaine ? A plusieurs reprises, de plus, Nkrumah a froissé les dirigeants

nigérians, ce qui les a déja amenés a promettre leur soutien au Togo en cas d’affrontement avec le
Ghana. (D. Rooney, 1990, p.178).

Ainsi, il ne fait qu’accroitre ’animosité des voisins a son égard. Les nouveaux chefs d’Etat
africains qui viennent d’obtenir leur indépendance, enfin, partagent désormais avec le président ghanéen,
les feux de la rampe et ils sont irrités par les airs supérieurs qu’il semble afficher. Cette situation
d’animosité, nous la vivons aussi aujourd’hui a travers les relations qui existent entre certains chefs
d’Etat, notamment ivoirien, malien et burkinabé. Cet état de fait nous permet de dire que les Africains
sont, en réalité, les vrais ennemis de I’Afrique, contrairement a ce que nous faisait croire Kwame
Nkrumah. Il estimait que les ennemis de 1’ Afrique ne sont rien d’autre que le colonialisme et le néo-
colonialisme. C’est a juste titre qu’il exprimait que « le néo-colonialisme, comme le colonialisme avant

lui, est une tentative d’exportation des conflits sociaux des pays capitalistes » (K. Nkrumah, 1973, p.11).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 71



Pour lui, les conflits présents en Afrique, et qui empéchent son développement, sont issus des effets
pervers du colonialisme et du néo-colonialisme. Une maniere de dire que ce sont les autres qui nous
divisent en vue de mieux régner. Mais la vérité est que les Africains sont les seuls responsables de leurs
divisions. Si I’ Afrique doit s’unir, ce serait avant tout pour lutter contre les ennemis internes et externes
car, il faut le dire, si hier elle avait des ennemis extérieurs (les colonialistes et néo-colonialistes),

aujourd’hui, elle en a qui sont logés a I’intérieur de nos Etats.

En effet, les dirigeants africains ne cessent de se préter aux jeux et enjeux du néo-colonisateur,
devenant ainsi, des marionnettes, des béquilles qui servent a perpétuer de facon voilée, la domination et
I’exploitation de leurs peuples et en un mot, de I’ Afrique. De nos jours, certaines pratiques qui, autrefois,
étaient pergues comme contraires a la morale, tentent de gagner de plus en plus du terrain. Il s’agit de la
corruption, des détournements des deniers publics c¢’est-a-dire, I’immoralité galopante qui fragilise et
anéanti jour aprés jour, les efforts de développement des pays africains. A présent, L 'Afrique est malade

d’elle-méme que des autres, pour emprunter I’un des titres a succés de Tidiane Diakite.

3. De la nécessité d'un changement de regard et 1'exigence d'une politique correcte

En quoi doit consister le changement de regard ? En quoi doit consister la bonne gouvernance ?
C’est a ces deux grandes questions que nous tenterons de répondre dans cette derniere partie de notre
travail. Le changement de regard doit consister a ne plus voir les autres, ¢’est-a-dire, les Européens
comme étant a la base de nos malheurs. Il doit consister a nous regarder en face comme dans un miroir,
et arriver a faire véritablement notre mea-culpa ou autocritique. Les Africains doivent pouvoir se
regarder en face et se dire la vérité. Ils ne doivent pas avoir honte d’eux-mémes. lls doivent avoir le
courage de se mirer et pouvoir se dire ce qui ne va pas chez eux. Ce qui ne va pas, c’est qu’ils se nient
eux-mémes et accusent les autres de les nier. Cela laisse croire que les Africains ne sont pas encore
parvenus a identifier leur mal. Ou du moins, ils I’ont identifi¢ mais refusent de I’admettre. Ils refusent
d’admettre qu’ils sont les véritables obstacles au développement du continent. Cet état de fait nous
pousse a nous interroger de la maniére suivante : comment un malade peut-il prétendre guérir de son
mal, s’il n’en connait pas 1’origine ? Comment un mal non diagnostiqué peut-il étre soigné et guérit ? Et
méme si le mal était diagnostiqué et connu et que 1’on refuse de le traiter, comment celui-Ci pourrait-il
étre eradiqué ? Cette série de questions nous permet de comprendre que le mal des Africains est profond
dans la mesure ou les Africains ignorent qu’ils sont la propre cause de leurs malheurs. S’ils n’ignorent
pas cette vérité, ils la nient cependant en la projetant ailleurs. Comme pour dire que le mal se trouve

toujours ailleurs et non chez nous. C’est ce qu’exprimait le Christ :

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 72



Pourquoi vois-tu la paille qui est dans I’ceil de ton frére, et n’apergois-tu pas la poutre qui est dans
ton ceil 2 Ou comment peux-tu dire a ton frére : laisse-moi dter une paille de ton ceil, toi qui as une
poutre dans le tien ? Hypocrite, te premiérement la poutre de ton ceil, et alors tu verras comment
oter la paille de 1’ceil de ton frére. (L. Segond, 1984, p. 11).

Les Africains estiment que le mal de I’ Afrique vient de I’Européen. Ce qui n’est pas du tout vrai.
Car aprés les Indépendances et jusqu’aujourd’hui, les Etats d’Afrique sont dirigés par les Africains eux-
mémes et non par L’ex-colonisateur. Ces peuples d’Afrique, en remettant le destin du continent aux
grands leaders qui avaient lutté pour les Indépendances et aux leaders révolutionnaires d’aujourd’hui,
espéraient d’eux, qu’ils unifient et développent le continent. Comme cela n’a pas été le cas, c’est
pourquoi, on peut assister aujourd’hui, au grand retour de I’Occident ou I’Europe sur le continent. En
effet, en cas de conflits en Afrique, les chefs d’Etat au lieu de trouver des solutions africaines, préférent

se tourner vers 1’Occident qui, en retour, leur pose des conditions.

C’est le cas actuel du Mali et du Burkina Faso qui ont bénéficié de I’aide militaire de la France
pour lutter contre les troupes djihadistes qui menacent les deux pays et qui se tournent enfin vers la
Russie, car insatisfaits de la prestation de la France. Déplacer une armée francaise ou russe nécessite un
trés grand budget pour ces deux Etats qui, en notre sens, seront encore tenus dans les liens de la servitude
et de I’exploitation. Rappelons au passage qu’on ne quitte pas un ancien maitre pour un nouveau quand
on désire étre libre. Si les Africains ne peuvent pas résoudre leurs problémes ou du moins, s’ils refusent
de les résoudre en appelant toujours du secours extérieur, alors, ils n’ont pas a se plaindre des
conséquences qui s’en suivent apres les soutiens qu’ils auraient recus. Au lieu du développement, une
telle situation ouvre la voie aux pillages de nos Etats, aux détournements de nos fonds et aux
enrichissements des Etats qui nous viennent en aide. D’ou, la misére et la pauvreté des populations

africaines.

Par ailleurs, nous avons remarqué dans nos lectures des écrits de Nkrumah que la lutte armée faisait
partie intégrante de son socialisme. Il affirme que le néo-colonialisme use d’une nouvelle arme de

violence a I’endroit des peuples africains. Les termes clairement employés sont les suivants :
Dans ces circonstances, on comprend 1’importance de la lutte armée. Car la libération et 1’unification
de I’Afrique ne peuvent dépendre d’un consentement, de préceptes moraux, ou d’une conquéte
morale. Ce n’est qu’avec le recours aux armes que I’ Afrique se débarrassera des derniers vestiges de

colonialisme, d’impérialisme et de néocolonialisme et sera libérée et unie dans le socialisme. (K.
Nkrumah, 1972, p. 107).

Il est clair que Nkrumah est un partisan de la guerre, un partisan de la violence. Il faut faire
remarquer que le recours aux armes pour résoudre les problémes politiques comme I’envisage la

CEDEAO au Niger, est dangereux dans la mesure ou, cette mesure est une porte ouverte aux coups

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 73



d’Etat et a leur perpétuation. Justement, Nkrumah lui-méme n’a pas échappé a la régle qu’il avait établie.
Ses propres enseignements 1’avaient rattrapé car la lutte armée ou la violence qu’il préconisait pour
destituer les gouvernements fantoches, sera appliquée a son régime par « Ankrah » (R. Dagaud, 2013,
p.81) qui perpétra un coup d’Etat militaire contre Nkrumah le « 24 février 1966 » (P. Hountondji, 1969,
p.173) pendant qu’il se trouvait en visite a Pékin, en Chine. Ce coup d’Etat contre le leader ghanéen
nous fait penser a I’une des paroles du Christ qui affirmait que « tous ceux qui prendront I’épée périront
par I’épée » (L. Segond, 1984, p.57). En clair, quiconque régne par 1’épée, périra aussi par 1’épée. Une
maniere de dire aussi que la violence ou la guerre entraine nécessairement la violence. Or, nous sommes
convaincus que la force ou la violence ne fait pas le droit. Rousseau le confirme en ces termes : «
Convenons donc que force ne fait pas droit, et qu’on n’est obligé d’obéir qu’aux puissances 1égitimes »
(J. J. Rousseau, 1992, p.33). En dehors de la force ou violence légitime de ’Etat, toute autre forme de
violence est arbitraire, illégitime, et ne peut, en aucun cas, contribuer au bien-étre de la société, si ce
n’est que de créer le désordre et le chaos. En Afrique, les nombreuses violences, les guerres et coups
d’Etat incontrdlés ont contribué a violer les droits des citoyens et & plonger les populations dans la

désolation et ’incertitude d’un avenir meilleur.

Ce qui revient a dire qu’il est impossible de construire une société par la violence. Et toute violence
produit toujours les armes de sa propre destruction. Nkrumah le savait trés bien. Malgré cela, il n’hésitait
pas a précher la lutte armée. Il affirmait ceci : « T6t ou tard, les armes fournies passent aux mains des
opposants au régime et la guerre elle-méme augmente la misére sociale qui 1’avait provoquée » (K.
Nkrumah, 1973, p. 15). Dans les pays africains, on a remarqué que les armes utilisées pour renverser le
pouvoir en place ont toujours servi a menacer le nouveau pouvoir qui les avait fournis. Si le pouvoir
n’est pas menacé avec ces armes, c¢’est la population qui en est menacée. Et cela s’observe a travers les
nombreux braquages routiers, 1’agression des populations a domicile, etc. Les exemples de pays africains
ou la victoire de I’opposition a été soldée par le recours aux armes et/ou ces armes ont servies apres,
contre les populations et le nouveau régime, sont multiples. Cependant, on ne citera que trois exemples
: celui de la Cote d’Ivoire en 2002, celui du Mali et de la Lybie en 2011. Tout ceci traduit les symptomes
d’une mauvaise gouvernance en Afrique et constitue un véritable frein au développement du continent,

a son unité et un probléme au respect des droits des citoyens.

Face donc & la mauvaise gouvernance, les Etats africains doivent opter pour un changement de
paradigme, ¢’est-a-dire qu’ils doivent opter pour la bonne gouvernance. Celle-ci doit &tre fondée sur des
principes. Ceux que nous proposons sont : la légitimité, la démocratie, la sécurité, la lutte contre

I’impunité et la politique inclusive. Avant d’aborder ces points, il nous faut comprendre ce que c’est que

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 74



la bonne gouvernance. La gouvernance est la maniére dont le pouvoir est exercé par ’autorité de 1’Etat
en ce qui concerne les affaires politique, économique et administrative. Cela dit, la bonne gouvernance
peut se traduire par une efficacité ou une efficience, une transparence, une responsabilité, une obligation
de rendre compte, une éthique et une équité dans la gestion de I’ensemble des ressources publiques.
C’est aussi la maniere dont le pouvoir est exercé pour gérer les ressources nationales, économiques et
sociales consacrées au développement. En clair, la bonne gouvernance tient compte du plan triennal axé

sur la politique, 1’économie et le social.

Au plan politique, il faut promouvoir 1’Etat de droit, la démocratie et le respect des lois élaborées.
Au plan économigque, il faut une transparence et une optimisation de la gestion. Et enfin, au plan social,
il faut promouvoir 1’éthique, 1’équité et I’implication active des citoyens qui demeurent les acteurs et les
contribuables. L’intérét que portent les peuples a la bonne gouvernance découle de son souci d’assurer
la viabilité des projets qu’elle finance et conclut. Elle tient du fait que le développement durable suppose
I’existence d’un cadre transparent et fiable de régles et d’institutions pour la conduite des affaires
publiques et privées. L aspect essentiel de la bonne gouvernance réside dans une action gouvernementale
prévisible, transparente et éclairée, dotée d’une bureaucratie imbue d’éthique professionnelle et d’un

exécutif comptable de ses actions.

La légitimit¢ comme 1’un des principes proposés de la bonne gouvernance, doit donc étre au
rendez-vous dans la gestion des Etats africains. La légitimité d’un dirigeant politique s’exprime comme
le sentiment du peuple de se reconnaitre en ce leader. Il faut, pour ainsi dire, que la grande majorité de
la population, peu importe le bord politique, ait le sentiment d’étre bien gouverné. Il ne s’agit pas d’un
peuple qui ne peut pas s’exprimer sur sa situation, parce qu’emmuselé et contraint d’accepter son sort et
cela, par peur ou crainte de représailles. Ceci dit, faisons remarquer que lorsque le peuple se sent
durablement maintenu sous le joug de la dictature, sans la moindre adhésion a la maniere dont il est
gouverné, il se sent dans 1I’obligation de changer la situation car, étant le seul dépositaire du pouvoir.
C’est 14 aussi le lieu de faire une démarcation entre 1égitimité et démocratie. Un dirigeant politique peut
étre démocratiqguement élu et perdre sa légitimité si le peuple ne le reconnait plus. Autrement dit, la
démocratie n’est pas une garantie de la légitimité. En d’autres termes, la légalité démocratique et la
1égitimité d’exercer le pouvoir ne renvoient pas a une méme chose. D’ailleurs, on a vu en Afrique des
présidents démocratiquement élus dont la légitimité a été contestée par le peuple. Par ailleurs, la
Iégitimité dans un contexte africain doit aller avec les valeurs qui incarnent la société africaine. Il faut

que le peuple ait le sentiment que les valeurs qui orientent la gouvernance sont des valeurs qu’il

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 75



comprend, des valeurs qui rejoignent la fagon africaine de penser et de voir le monde, c¢’est-a-dire des

valeurs qui tirent leur fondement de la culture africaine.

La démocratie est le deuxiéme principe que nous proposons aux dirigeants africains comme
principe de bonne gouvernance. On entend souvent parler de démocratie a 1’africaine. Cette fagon de
parler et de voir les choses doit changer. Il faut donc repenser la démocratie dite africaine pour qu’elle
soit bonne et utile & notre société. La démocratie pour nous, doit consister en la promotion de la
séparation effective des pouvoirs par les dirigeants africains, du respect des textes fondamentaux que
sont les constitutions, de la crédibilisation et du renforcement des capacités des commissions électorales.
Généralement en Afrique, on a constaté que la séparation des pouvoirs est un leurre. Les chefs d’Etat
ont la capacité¢ d’influencer comme bon leur semble, les pouvoirs législatif et judiciaire y compris
d’autres organes tels que la cour constitutionnelle et la commission électorale. Ce qui démontre que ces
instances ne sont pas totalement indépendantes dans 1’exercice de leurs fonctions. Les différentes
modifications constatées des constitutions dans plusieurs pays africains qui se sont faites sans la moindre
opposition des législateurs, rend compte de la position que nous défendons. Cela dit, le non-respect des
constitutions par certains chefs d’Etat africains, traduit un manque de démocratie. Leur respect peut étre
vu comme une bonne maniere de gouverner. La crédibilisation et le renforcement des capacités de la
commission ¢lectorale vont pour leur part, consister a identifier 1’existence d’aptitudes institutionnelles,
humaines et opérationnelles permettant a tous les acteurs concernés de jouer pleinement leurs réles sans

influence étatique.

Aujourd’hui, la question sécuritaire inquicte les populations en Afrique, tant le continent est,
dans sa quasi-totalité, en proie au terrorisme. Pour la résoudre, il faut instaurer des Etats forts. Paul
Valery n’est pas contre une telle idée quand il estime que « Si I’Etat est fort, il nous écrase. S’il est faible,
nous périssons » (Paul Valéry, 1931, p. 62). S’il est vrai qu’avec cette pensée il ressort le caractére
problématique de I’Etat qui apparait d’une part comme source d’aliénation et d’autre part comme source
de protection, les dirigeants africains devraient mettre I’accent sur I’aspect positif de cette pensée qui est
de tirer le juste milieu pour orienter les actions gouvernementales. Ce qui doit leur permettre de
comprendre que la force qu’ils doivent exercer ne va pas contre leurs populations, mais contre ceux qui
tentent de les agresser. Cette force des Etats africains doit contribuer a assurer I’intégrité des territoires
contre toute tentative d’agression. Elle doit les aider a assurer pour ainsi dire, la sécurité de leurs
concitoyens et non a les brimer et a confisquer leur liberté. C’est dans ce cadre sécurisant que le citoyen
américain, par exemple, peut se vanter d’étre en paix contrairement a un citoyen africain car, le territoire

américain est mieux sécurise que celui des africains du fait de la puissance militaire dont dispose ce pays

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 76



pour dissuader ses potentiels agresseurs. Cela dit, il est clair que les Etats africains doivent
impérativement fédérer leurs forces pour pouvoir réussir a assurer la sécurité du continent. Il n’est plus
temps d’aller chercher des solutions ailleurs. Il faut une solution africaine de la sécurité. C’est pourquoi,
une armée continentale composée de toutes les forces des différents Etats doit étre mise en place. Si
selon Valéry, « Toute politique, méme la plus grossiére, suppose une idée de ’homme, car il s’agit de
disposer de lui, de s’en servir, et méme de le servir » (Paul Valéry, 1931, p. 62), les dirigeants du
continent, sans penser a leurs propres intéréts, gagneraient a mettre en pratique une telle pensée qui ne
contribue qu’au bien-étre de leurs citoyens. Par ailleurs, le domaine sécuritaire ne se résume pas
absolument au volet territorial. Il y a aussi 1’aspect alimentaire, sanitaire et social. Houphouét Boigny
énumere ces points-ci qui constituent pour lui, de véritables ennemis de I’homme qu’il faut absolument
combattre au risque de voir la gestion du pouvoir échapper a celui qui le tient. Ainsi, dit-il, « les rancceurs
accumulées, la misére et la faim, sont des germes d’instabilité, de révoltes et de troubles » (F. H. Boigny,

1978, p. 2038).

Ce qui revient a dire que la sécurité a I’intérieur des Etats, la stabilité politique, voire la liberté
individuelle, implique avant tout, la capacité de I’homme (le peuple) a pouvoir mieux se soigner pour
conserver sa sante et, au-dela, sa vie, mais aussi et surtout, sa capacité a trouver de quoi a manger pour
satisfaire le besoin de la faim. Pour Nkrumah, « quelles que soient les guerres livrées depuis 1951,
aucune n’a jamais été livrée contre la pauvreté, la maladie, la faim et ’analphabétisme » (K. Nkrumabh,
1973, p. 262). Au fond, il faut comprendre que la paupérisation induit automatiquement 1’accroissement
de la dépendance psychologique et une réduction du développement de 1I’Afrique. Si les dirigeants
africains étaient véritablement conscients du fait qu’un ventre creux est égal a un citoyen vendu et gagné
par la cause néocoloniale, et que de surcroit, le développement ne peut prétendre se faire avec un peuple
malade, nous croyons que tous les efforts allaient étre faits dans le but de résoudre de facon efficiente et
efficace, les problemes de sécurité alimentaire et sanitaire. Pour y parvenir donc, il faut toujours une
solution africaine. L’ Afrique dispose de tout pour prendre en charge ses enfants. Mais hélas ! Le manque
d’unité et de volonté politique 1’oblige a tendre la main a 1’Occident pour demander des aides
alimentaires. Ces aides alimentaires qui visent a installer dans 1’esprit des Africains, le réflexe de
mendicité, est un blocage au développement de 1’Afrique. Car, celui qui offre de quoi a manger aux

autres, est celui qui doit dicter ses lois.

Pour resoudre la question alimentaire, il faut, comme le souligne Coulibaly K. Timothée dans sa
these intitulée Socialisme et Droits de I’Homme en Afrique chez Kwame Nkrumah, « une bonne réforme

agraire adaptée aux réalités africaines tout en tenant compte des réalités des différentes régions » (K. T.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 77



Coulibaly, 2022, p. 228). C’est dire que la réforme agraire doit consister a développer les cultures
agricoles en fonction des régions ou sols et des cultures qui s’y trouvent. Car, aujourd’hui, « les nouvelles
armes qui sont utilisées par les impérialistes pour dominer les Etats faibles, sont les armes
bactériologiques. On les retrouve partout dans les aliments et méme dans certains médicaments senses
éradiquer des maladies » (K. T. Coulibaly, 2022, p. 229). C’est pourquoi, il faut éviter de toujours
importer certains aliments et médicaments. L’Afrique dispose de grands laboratoires (Cinpharm,
laboratoire pharmaceutique situé au Cameroun; CFAO Healthcare, leader de la distribution
pharmaceutique en Afrique subsaharienne, au Magrheb ; laboratoire exphar-ci et CIPHARM situés en
Cote d’Ivoire), de grands chercheurs et pharmaciens, capables de trouver les remédes qu’il faut pour
soigner les maladies. Le cas corona dont on croyait qui serait alarmant pour les Africains, suffit pour
comprendre a quel point, si I’Afrique veut, elle le peut. Face au coronavirus, les malgaches ont pu
inventer un sérum a titre préventif et curatif visiblement présenté en ligne dans Le Point Afrique ou, on
y lit ce qui suit : « Le président malgache, Andry Rajoelina en est convaincu : Madagascar tient un
médicament efficace contre le Covid-19. Il s’agit du Covid-Organics élaboré par I’Institution malgache

des recherches appliquées et qui contient de 1’artemisia ou artemisia annua » (Le Point Afrique, 2020,
p. 1).

L’impunité est omniprésente dans la gestion financiére de nos institutions. Cette question ne peut
se résoudre sans le clin d’ceil fait sur la corruption, les détournements de deniers publics et la mauvaise
gestion des fonds publics qui gangrénent I’ Afrique. De nos jours, dans certains Etats africains, la gestion
transparente des finances pour la réalisation des travaux publics, nationaux, n’est pas de mise. Alors que
les populations grognent, croupies sous le poids de la pauvreté, du train de vie élevé des hauts
fonctionnaires de 1’Etat et des inflations, on assiste a des détournements de fonds et & des projets d’Etat
réalisés de facon lapidaire, sans que les coupables ne soient inquiétés. Le cas du stade Ebimpé, en Cote
d’Ivoire, nous en dit plus. En effet, plus de 20.000.000 de francs CFA avait été investi dans la confection
et ’entretien de la pelouse de ce stade, sans un réel succes apparent. Ce qui, d’ailleurs, avait occasionné
la démission du Ministre des sports et loisirs (Monsieur Dhano Paulin) en charge de ce projet pour voir
a sa succession, I’actuel Premier Ministre. Face & de telles situations, il faut que ’Etat prenne des
dispositions pour mettre aux arréts sous le contrdle d’un audit, les personnes qui s’adonnent a de tels
actes. Autrement exprimé, nos Etats doivent lutter contre I’impunité et pour ce faire, il faut que chaque
acteur rende compte au peuple de sa gestion et cela, de facon efficiente et éclairée. La mauvaise
gouvernance augmente les charges de I’Etat et fausse les priorités, car les fonds dilapidés doivent étre
retrouvés ailleurs pour compenser le déficit. Or, ces fonds trouvés pouvaient servir a améliorer par

exemple, la qualité de 1’éducation, de la santé et du niveau de vie des citoyens ; par la construction de

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 78



nouvelles €coles et I’achat de matériels didactiques, par I’achat de nouveaux appareils sophistiqués de

santé ou en subventionnant les prix de certaines denrées alimentaires de premiére nécessiteé.

Dans le jeu démocratique, 1’exclusion a toujours ét¢ a la base de plusieurs crises. Pour les éviter
donc, la politique inclusive qui résulte de la bonne gouvernance, doit étre appliquée. Elle consiste pour
nous, a instaurer un partenariat et un dialogue, signes de symbiose et de cohésion entre les tenants du
pouvoir et les autres acteurs politiques ; entre le pouvoir et le peuple et entre les acteurs politiques et le
peuple, d’autant plus que ceux-ci sont les futurs dirigeants de ce peuple. La politique inclusive apparait
comme I’art de gérer la diversité et d’en faire une unité, 1’art de gérer la diversité et I’unité. A ce propos,
Nkrumah affirme que « le consciencisme est I’ensemble, en termes intellectuels, de 1’organisation des
forces qui permettront a la société africaine d’assimiler les éléments occidentaux, musulmans et euro-
chrétiens présents en Afrique et de les transformer de fagon qu’ils s’insérent dans la personnalité
africaine » (K. Nkrumah, 1976, p. 98). Pour lui, I’Afrique d’aujourd’hui renferme plusieurs cultures,
religions, idéologies politiques, théories ou pensées avec lesquelles nous devons cohabiter dans le strict
respect mutuel. Cela dit, il n’y a pas de culture, de religion, de bord politique qui prime sur les autres.
Ce qui, d’ailleurs, donne la liberté a chaque citoyen d’exercer sans aucune crainte, la religion qui lui sied
et cela, sans empiéter sur celle des autres ; la liberté de manifester sa culture, ses idées et son bord
politique et de ne point étre inquiété. Et pourtant, nous constatons en Afrique qu’il est difficile pour un
opposant de soutenir ses idées et de manifester son bord politique. Pour preuve, la plupart des opposants
sont soit contraints a 1’exil, contraints a se taire, sont soit menacés de prison, emprisonnés, voire méme
tués dans le but de dissuader les autres. Le cas de L’ex-Président de 1’ Assemblée Nationale de Cote
d’Ivoire, Monsieur Guillaume Soro et celui au Sénégal de Ousmane Sonko, alors opposant principal du
régime Macky Sall, en sont de tres belles illustrations. Une telle politique n’est pas faite pour créer
I’unité nationale et au-dela, I’unité continentale. Pour le développement de 1’ Afrique et la réalisation
effective de I’unité & I’intérieur des Etats et, au-dela, pour la réalisation de I’unité africaine, la bonne
gouvernance doit prendre en compte tous les points énumérés dont le dernier est la politique inclusive

qui montre que le continent a besoin de tous ses fils et filles réunis pour vivre.
Conclusion

Cette étude explore I’enjeu du politique et du social dans la philosophie politique de Nkrumabh.
Tout en indiquant qu’au fondement de 1’engagement philosophique et politique se trouvent 1’unité
africaine, la transformation politique et sociale du Ghana et au-dela, elle rappelle la tentation a la

dictature qui fait de Nkrumah un modeéle inachevé et imparfait. Notre étude a ainsi consisté a montrer

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 79



que le projet politique de Nkrumah est certes louable, mais il a débouché sur I’échec di a une vision

désintégrée, une ambition démesurée.

Des lors, face a I’actualité politique africaine émaillée par les violences politiques, notamment les
coups d’Etat militaro-politiques, les tentations de dictature dans les gouvernances politiques, 1’étude
appelle la nécessité d’un changement de regard et 1’exigence d’une politique correcte en Afrique. Cette
politique pose comme exigence ¢éthique la bonne gouvernance, I’inclusion et la participation politique
ouverte a toute la société. Cette gouvernance intégrée, inclusive et participative est capitale pour éviter
les échecs politiques, les crises et les désillusions ; car le pouvoir corrompt et est susceptible de

transformer un acteur animé d’une vision d’avenir en un facheux et hideux personnage.

En somme, Nkrumah ne saurait étre dédouané d’avoir épousé une vision désincarnée de la
politique, méme si ses idées et idéaux politiques qu’on retrouve dans le consciencisme philosophique,
sont des outils et matériaux d’une politique de développement en Afrique. On pourrait, et cela est vrai,
reprouver la gouvernance de Nkrumah, mais ses idées philosophiques et politiques devraient cependant

étre revisitées pour un sursaut en Afrique.

Références Bibliographiques

COULIBALY Katinan Timothée, 2022, Socialisme et Droits de [’'Homme en Afrique chez Kwame

Nkrumah, Bouaké, Université Alassane Ouattara

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 80



DAGAUD Raoul, 2013, Le cheeur de Nkrumah, Abidjan, les Editions Balafons

DIAKITE Samba, 2011, Philosophie et contestation en Afrique, Quand la différence devient un
différend, Paris, Publibook

DIAKITE Samba, 2014, Politiques africaines et Identités : Des liaisons dangereuses, Québec,

Différance Pérenne

HOUNTONDJI Paulin, 1969, Sur la philosophie africaine, Yaoundé, Clé

HOUPHOUET BOIGNY Félix, 1978, Anthologie des discours, Abidjan, Editions CEDA
KI-ZERBO Joseph, 2003, A quand 1’ Afrique ? Paris, Présence Africaine

Le Petit Larousse illustré, 2014, Paris, Cédex

Le Point Afrique, « Covid-19 : le Covid-Organics, ce remede que Madagascar a validé », consulté le
17 Juiellet 2024 a 13h 56 minutes, in www.lepoint.fr

NKRUMAH Kwame, 1972, La lutte des classes en Afrique, Paris, Présence Africaine

NKRUMAH Kwame, 1973, Le Néocolonialisme dernier stade de [’impérialisme, Paris, Présence

Africaine

NKRUMAH Kwame, 1976, Le Consciencisme, Paris, Présence Africaine
NKRUMAH Kwame, 1994, L Afrique doit s 'unir, Paris, Présence Africaine
ROONEY David, 1990, Nkrumah, I’homme qui croyait a I’ Afrique, Paris, Jalivres
ROUSSEAU Jean Jacques, 1992, Du contrat social, Paris, GF Flammarion
SEGOND Louis, La Bible, Paris, Alliance Biblique Universelle

SEGOND Louis, Le Nouveau Testament, Paris, Alliance Biblique Universelle

SORO Musa David, 2011, L Intégration, condition de la paix et du développement en Afrique, Abidjan,

les Editions Balafons

VALERY Paul, 1931, Regards sur le monde actuel, Paris, Librairie Stock, Delamain et Boutelleau

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 81


http://www.lepoint.fr/

