
  

  

  

  

 

 

 

 

 

Indexée par : 

 

 

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 94 61 09 74 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique spécialisée 

du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques et du développement (CARIS-

D) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche en histoire de la 

philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, métaphysique, épistémologie, 

philosophie des sciences, philosophie morale et politique, esthétique, philosophie du droit, 

histoire des idées, philosophie de l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, l’innovation 

thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques pertinentes sur les 

réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la philosophie du développement, la 

philosophie des médias, la crise de l’identité de l’Afrique moderne, la philosophie de 

l’information et la pensée philosophique africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

Directeur de Publication      Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)         Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                                           

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, FSHSE, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, FSHSE, Mali) 



• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako, 

Mali) 

Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, 

Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU 

• Rédacteur en chef adjoint 

Dr Oumar MARIKO 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît 2 fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 

 



SOMMAIRE 

Kadio Mathieu ANGAMAN  

Crise environnementale et progrès technologique, vers une revendication de la 

philosophie des technologies…………………………………………………….1 
 

Kizito Tioro KOUSSE 

Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina 

Faso…………………………………………………………………………….16 
 

MOTO NDONG François 

La crise de l’immuabilité du discours chrétien, confronté à l’évolution 

irrémédiable du monde…………………………………………………………38  

 

Katinan Timothée COULIBALY 

Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah…………………………63 

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO 

La nature et l’homme : fondements philosophiques de l’impact de 

l’anthropisation…………………………………………………………………82 

 

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO 

La tolérance religieuse, prolégomènes à la paix sociale chez Locke……………78 

 

Mahmoud ABDOU 

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés 

et de l’État de droit chez Hannah Arendt………………………………………117 
 

Williams Hamed Mélarga OUATTARA 

Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel…………………142 

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA 

Les Mœurs et traditions africaines face à l’émergence de l’Homosexualité : entre 

rejet social et redéfinition de l’identité culturelle………………………….….155 
 

Yacouba TRAORÉ 

La théorie du contrat social chez John Rawls…………………………………168 

GALA Bi Gooré Marcellin 

L’invite platonicienne à l’union avec le divin : une solution à la médiocrité 

spirituelle en Afrique contemporaine…………………………………………184 
 

 

 



Jean Joel BAHI 

Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la 

femme…………………………………………………………………………200  
 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 63 

 

GOUVERNANCE ET UNITE AFRICAINE CHEZ KWAME NKRUMAH 

Katinan Timothée COULIBALY 
Docteur ès Sciences (Philosophie) 

Université Alassane Ouattara, Département de philosophie 

katinantimothee@gmail.com 

                                                   

Résumé 

L’actualité africaine est parsemée de troubles, entre autres, des crises de gouvernance, des tentations de 

dictature qui mettent en mal la réalisation effective de l’unité africaine tout en nous faisant rappeler 

singulièrement la chute douloureuse de Kwame Nkrumah. Cela dit, la présente étude fondée sur les 

méthodes historique et sociocritique, se propose d’analyser le projet politique de Kwame Nkrumah, sa 

tentation à la dictature et son échec politique. Dès lors, tout en mettant en relation la gouvernance et 

l’unité africaine, l'étude interpelle cependant, les nouveaux dirigeants du continent, à panser la 

gouvernance politique, afin qu’ils échappent à cette expérience douloureuse vécue par le leader ghanéen. 

Mots-clés :  Dictature - Gouvernance - Paix - Politique - Unité africaine. 

Summary 

African news is strewn with troubles, among other things, crises of governance, temptations of 

dictatorship which undermine the effective achievement of African unity while reminding us in 

particular of the painful fall of Kwame Nkrumah. That said, the present study, based on historical and 

sociocritical methods, aims to analyze the political project of Kwame Nkrumah, his temptation to 

dictatorship and his political failure. Therefore, while linking governance and African unity, the study 

nevertheless calls on the new leaders of the continent, to heal political governance, so that they escape 

this painful experience lived by the Ghanaian leader. 

Keywords: Dictatorship - Governance - Peace - Politic - African Unity. 

 

 

 

   

mailto:katinantimothee@gmail.com


   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 64 

 

Introduction 

L'Afrique est actuellement le théâtre d’un bouleversement de gouvernance politique traversée 

par de multiples crises éruptives, notamment les coups d'État militaro-politiques, les soulèvements 

populaires meurtriers qui poussent les esprits curieux à réfléchir sur les fondements et les causes de 

l'émiettement de la confiance entre gouvernants et gouvernés, entre les dirigeants politiques et les 

populations. 

Dans ce contexte de crise de la gouvernance démocratique, une relecture de l'expérience 

singulière de Nkrumah ne serait pas une piètre analyse. En effet, Nkrumah fut porteur d'espoir, d’un 

renouveau politique fondé sur le consciencisme, dont l'enjeu fondamental était l'unité africaine. 

Philosophe, homme de culture et de science, la bonne foi de Nkrumah n'a pas empêché son égarement, 

étant donné qu'il est tombé dans une certaine dictature. Dès lors, notre étude se propose une approche 

historique et sociocritique, afin de comprendre, non seulement les racines de l'égarement de Nkrumah, 

mais aussi de montrer les enjeux d'une bonne politique publique, gage d’unité et de développement 

efficient en Afrique. 

Le problème que traite cette étude est de savoir : La gestion efficiente du pouvoir public en 

Afrique peut-elle contribuer à la réalisation effective de l’unité africaine ? Autrement exprimé, la bonne 

gouvernance en Afrique peut-elle prendre en charge l’unité africaine ? L’analyse de cette question 

centrale autorise d’autres questions dites secondaires. Quelle analyse pouvons-nous faire du projet 

politique de Nkrumah et de sa vision désintégrée ? Comment comprendre l’ambition démesurée de 

l’homme et de sa ruée vers la dictature ? En quoi doit consister le changement de regard et l’exigence 

de la bonne gouvernance ? Ces interrogations laissent entrevoir que le sous-développement de l’Afrique 

lié à son exploitation est le fait des Africains eux-mêmes. Par ailleurs, la non réalisation de l’unité 

africaine jusqu’à ce jour, est le fait de la mauvaise gouvernance qui ouvre la voie aux coups d’État qui 

expriment à leur tour, une scission entre les peuples et leurs dirigeants et entre les États eux-mêmes. 

L'objectif de cette étude est d'indiquer que, l'échec de Nkrumah doit servir d’interpellation 

éthique et de moyen à conscientiser les nouveaux dirigeants africains pour penser l'exigence de la bonne 

gouvernance et le défi du développement des sociétés africaines. 

Cela dit, dans la première partie, nous abordons le projet politique de Nkrumah et l'échec d'une 

vision désintégrée ; ensuite dans la deuxième partie, il est question de son ambition démesurée et la ruée 

vers la dictature ; et enfin, la dernière partie traite de la nécessité d'un changement de regard et l'exigence 

d'une politique correcte en Afrique. 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 65 

 

 

1. Le projet politique de Nkrumah et l'échec d'une vision désintégrée 

La vision première qui animait Kwame Nkrumah quand il s’agissait de l’Afrique, était sa libération 

totale de toute emprise coloniale ou néocoloniale. C’est pourquoi, il affirme dans L’Afrique doit s’unir 

(1994, p. 9) que : « Nous qui nous sommes battus jusqu’à être indépendants, nous ne serons pas en repos 

tant que la dernière citadelle du colonialisme n’aura pas été abattue an Afrique. Car nous nous sommes 

donnés comme but la liberté de toute l’Afrique ». Pour atteindre ce but, il fallait impérativement réaliser 

l’unité africaine par la création d’un gouvernement continental dont la mission serait de mettre en place 

un marché extérieur commun, une monnaie unique, une diplomatie commune, une économie commune, 

une taxe douanière, une armée africaine commune. Nkrumah exprime clairement cette idée à travers les 

mots qui suivent : « Notre objectif est l’unité politique des États africains, meilleur moyen de 

sauvegarder notre liberté chèrement acquise et fondement idéal du progrès économique, social et culturel 

tant des individus que de la société » (K. Nkrumah, 1994, p. 9). Autant dire que l’unité africaine était le 

cheval de Troie de Nkrumah qui devait servir à aider l’Afrique à se libérer définitivement des vestiges 

de la colonisation et du néocolonialisme. 

Cependant, ce projet politique qui consistait à réaliser les États-Unis d’Afrique, était 

malheureusement basé sur l’indépendance du Ghana, son pays. Pour lui, en effet, l’indépendance du 

Ghana seule ne suffisait pas pour libérer l’Afrique et de ce fait, l’indépendance du Ghana devait servir 

à contribuer à l’indépendance totale de l’Afrique. Il écrit justement que « l’indépendance du Ghana, en 

1957, ouvrit toutes grandes les portes de la liberté africaine. En l’espace de quatre ans, dix-huit autres 

pays africains se rendirent indépendants » (K. Nkrumah, 1994, p. 8). La question qui se pose est de 

savoir comment un seul pays pouvait-il servir à libérer tout un continent ? Quand nous lisons entre les 

lignes, ces propos du leader ghanéen, nous nous rendons compte non seulement qu’il avait l’air de 

surestimer son pays, mais aussi, qu’il avait l’air de se surestimer. D’où le nom glorieux qui lui était 

attribué à savoir, « l’Osagyefo » (R. Dagaud, 2012, p. 17). Ce qui signifie le rédempteur noir ou africain, 

le sauveur ou messie d’Afrique. Le culte de la personnalité était donc au rendez-vous. Cette vision 

valorisante qu’il avait de lui-même, traduisait par la même occasion, le mépris qu’il avait à l’endroit des 

autres. Ce qui va constituer l’un des facteurs de l’échec de l’unité africaine. David Rooney rapporte à 

juste titre les propos du représentant nigérian lors de la conférence des chefs d’État, réunis à Addis Abeba 

en 1960, : « Si qui que ce soit se prend pour le Messie, ayant pour mission de diriger l’Afrique, alors, 

l’objectif du panafricanisme est voué à l’échec » (1990, pp. 178-179). 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 66 

 

Par ailleurs, l’attitude de Nkrumah qui suscite l’ire de ses pairs, va poser le problème de leadership. 

Dans ce contexte, nul chef d’État ne voudra abandonner son pays aux mains de l’un des homologues 

pour être dirigé, encore moins Nkrumah qui avait, en ce temps-là, été le premier à mettre sur table l’idée 

d’unité africaine. Autrement dit, il aurait préféré que son idée ne soit pas réalisée que de permettre à une 

personne d’être le président de ce gouvernement continental. Aujourd’hui, nous voyons à l’intérieur des 

État africains, certains présidents qui peinent à passer le pouvoir à d’autres personnes, quand bien même 

ils sont au terme de leur mandat. Cela voudrait aussi dire que ce n’est donc pas à d’autres qui viennent 

d’ailleurs et qui seraient considérés comme des étrangers qu’ils voudront céder la gestion de cet État. 

Joseph Ki-Zerbo partage le même avis que nous quand il affirme que « le Président ivoirien Houphouët-

Boigny ne voulait pas de l’unité africaine à l’époque. C’est ce qu’il a exprimé en disant que la Côte 

d’Ivoire ne devait pas être la vache à lait de la fédération des états ouest africains » (2003, p.16). Ce qu’il 

faut comprendre ici, c’est qu’en dehors du fait que la Côte d’Ivoire était mieux lotie économiquement, 

il y avait la question du leadership qui se posait entre les chefs d’État d’alors. Toutes ces dissensions 

autour de la question de l’unité africaine vont conduire les pairs d’alors, à emprunter des voies différentes 

dans la quête commune de la libération de l’Afrique. Ainsi, pour les uns, notamment le groupe de 

Casablanca, l’unité devait se faire par la formation d’un gouvernement continental avec un marché 

continental commun, une citoyenneté africaine commune quand, les autres, c’est-à-dire le groupe de 

Monrovia, prônait une unité fondée sur la coopération et qui devait s’attacher sur des principes tels que 

l’égalité absolue entre les États africains, la non-ingérence dans les affaires intérieures des États et le 

maintien des frontières héritées de la colonisation. 

D’autre part, Nkrumah, dans sa politique sociale au Ghana, avait beaucoup misé sur un aspect 

démocratique très important qui nous est rapporté par Samba Diakité. Pour lui (2011, p. 319) en effet, 

le socialisme de Nkrumah vise absolument « le pouvoir politique aux mains du peuple grâce à la 

transformation, par la masse totale des travailleurs, de l’appareil gouvernemental nécessaire en un 

appareil exprimant leurs besoins et leurs aspirations ». S’il est vrai que la démocratie est l’un des piliers 

forts de la politique sociale de Nkrumah, il faut cependant faire remarquer que ce leader ghanéen, dans 

la gestion de cet État, a finalement sombré dans la dictature. Les germes de sa dictature qui vont plus 

tard donner lieu à une dictature réelle, sont exprimés par David Rooney. Il dit ceci de Nkrumah : 

Il part en visite en Côte d’Ivoire, invité par Houphouët Boigny, il n’avertit personne de ce 

déplacement. Les Ghanéens n’en entendent parler que par une radio étrangère. De plus, pendant cette 

absence, il ne désigne personne pour assurer son intérim à la tête du gouvernement. (David Rooney, 

1990, p. 125). 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 67 

 

Comprenons par-là que Nkrumah n’a confiance en personne, pas même en ses amis et ses proches 

collaborateurs dont Botsio et Gbedemah qui « n’ont pas été prévenus de son départ » (David Rooney, 

1990, p. 125). Comment un chef d’État peut-il manquer de confiance à ses proches collaborateurs et 

prétendre avoir confiance au peuple qui l’a placé au pouvoir ? N’est-ce pas que les proches collaborateurs 

sont un symbole ou une représentation du peuple qu’il faut diriger ? Si la confiance n’existe plus entre 

un chef d’État et ses collaborateurs, cela signifie aussi que la confiance a été rompue également avec le 

peuple qui s’est fait représenter par les membres du gouvernement (les collaborateurs). Or le manque de 

confiance en quelqu’un entraîne nécessairement à considérer celui-ci comme un ennemi. Ce qui nous 

pousse à dire que Nkrumah, par son attitude, se faisait ennemi du peuple. Disons simplement que le 

peuple était devenu l’ennemi de Nkrumah. À ce propos, comment pouvait-il prétendre diriger tout le 

peuple africain si le seul peuple ghanéen ne pouvait pas placer en lui sa confiance et/ou si lui-même était 

incapable de placer sa confiance en ce peuple ? Si son projet d’unité africaine sous le socialisme a connu 

l’échec, les raisons susmentionnées en ont été pour beaucoup. 

2. Nkrumah, l’ambition démesurée et la tentation de la dictature 

La dictature est un « régime politique instauré par un dictateur » (Le Petit Larousse 2014, p. 380). 

Dire que Nkrumah, dans la gestion de son État, est finalement tombé dans la dictature, c’est faire 

remarquer qu’il voulait que toute la gestion de l’État passe sous son contrôle. C’est en ce sens qu’il va 

confondre son pouvoir de président à celui des magistrats de son pays qui, selon lui, n’ont pas pu gérer 

à certains moments, un certain nombre d’affaires. À ce propos, David Rooney, (1990, p.193) écrit ceci 

de Nkrumah : « Après avoir limogé, au bout de quarante-huit heures à peine, le juge Korsah, il fait 

adopter par l’Assemblée, une loi qui donne au président le pouvoir de réviser tout jugement quand 

l’intérêt national est en jeu ». 

Nkrumah s’était senti trahi par le verdict prononcé par le juge Arku Korsah qui innocentait trois 

prétendus suspects de l’attentat de kulungugu. Il s’agit d’Adamafio, secrétaire général du CPP (People 

Party Convention ou Convention du Parti Populaire), de Coffie Crabbe, son adjoint, et d’Ako Adjei, 

Ministre des affaires étrangères. Rooney rapporte que 

Les débats sont présidés par le chief justice Sir Arku Korsah, qui examine équitablement les charges, 

bien peu convaincantes, retenues contre eux. Tout le monde pense cependant qu’ils seront reconnus 

coupables, d’autant que la presse gouvernementale les présente sans retenue comme les organisateurs 

de la tentative d’assassinat du président. Quand, en décembre, le tribunal les reconnaît innocents, ce 

verdict tombe comme une gifle pour Nkrumah. Il refuse cet acquittement, considère qu’il s’agit d’un 

affront personnel et décide de réagir vivement et rapidement. (D. Rooney, 1990, p.193). 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 68 

 

Dès lors, cette dictature que manifeste Nkrumah, ne peut que nous faire penser à ce que Rooney 

(1990, p.159) nomme « le naufrage de l’État socialiste ». Nkrumah a fait naufrage quant à la gestion de 

l’État ghanéen. Ses dérives dictatoriales vont l’amener à restreindre la démocratie en emprisonnant 

certains membres de l’opposition, ou en les contraignant à l’exile, chose que nous vivons actuellement 

dans certains États africains. Aussi, vers l’année 1961, il oriente véritablement le Ghana vers une 

dictature. En effet, une partie de la population étant entrée en grève en vue de revendiquer une hausse 

de salaire, et également en vue de manifester son opposition au régime, se voit impitoyablement réprimée 

par Nkrumah qui fait arrêter les principaux leaders syndicalistes. Pire, il fait arrêter tous les membres 

parlementaires de l’opposition et censure la presse. Cette situation marque une contradiction dans la 

théorie socialiste de ce leader ghanéen. Il y a contradiction en ce sens que Nkrumah lui-même se veut 

un vrai partisan de la contestation, de la révolte voire, de la révolution. Nkrumah écrit justement que 

L’expérience a prouvé que, lorsqu’il y a lutte des classes, la révolution socialiste ne peut être réalisée 

sans le recours à la force. La violence révolutionnaire est un principe fondamental des luttes 

révolutionnaires. Car, à moins de s’y voir contraintes, les élites privilégiées ne cèderont pas le 

pouvoir ; même si elles acceptent d’effectuer des réformes, elles ne cèderont jamais, si elles savent 

leur position menacée. Seule l’action révolutionnaire les y contraindra. (K. Nkrumah, 1972, p.98). 

Mais il semble que Nkrumah refuse que ses propres enseignements s’appliquent à lui. On se 

croirait dans ce fameux dicton de : ‘‘Fais ce que je dis, mais ne fais pas ce que je fais’’. Autrement dit, 

Nkrumah voudrait plutôt que ses théories révolutionnaires s’appliquent à d’autres régimes politiques et 

non à son régime. C’est ce que nous constatons le plus souvent en Afrique. Lorsqu’un parti politique se 

trouve dans l’opposition, il se constitue comme défenseur du peuple et des opprimés en dénonçant les 

tares du parti au pouvoir. Mais, une fois arrivé au pouvoir, ce parti politique devient pire que le précédent 

en devenant l’ennemi premier de la population tant il bafoue les droits et les libertés de ses citoyens à 

qui il empêche toute revendication. À ce titre, il n’est plus question de parler de démocratie car, celle-ci 

laisse la place à la dictature. D’où, l’oppression et la misère du peuple. Cette situation en Afrique, où la 

démocratie n’est pas de mise, a été mieux exprimée par Samba Diakité dans Politiques Africaines et 

Identité : des liaisons dangereuses (Samba Diakité, 2014, p. 12) où, il affirme que « la politique s’est 

transformée en pornopolitique ; la démocratie en démon-cratie ». 

Pour lui, la politique africaine, telle qu’elle se pratique, met les populations dans une situation 

embarrassante. Les dirigeants africains font rêver leurs populations en les laissant entre l’espoir et 

l’incertitude. De surcroît, ils militent en faveur d’une gestion de la violence politique considérée comme 

un instrument commode, efficace, fiable et rentable. Mais, ce que ces dirigeants africains n’ont pas 

jusque-là compris, c’est qu’ils ne doivent pas diriger l’État dans la violence car, celle-ci est génératrice 

de guerre. Or, la guerre a toujours été l’ennemie de la stabilité politique et économique qui est un facteur 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 69 

 

viable de développement. Si violence il doit y avoir, il faudrait une violence légitime d’État en vue 

d’assurer l’ordre politique. 

Or, ce que nous remarquons le plus souvent, c’est que ces leaders politiques en Afrique, abusent 

de ce pouvoir légitime pour assouvir leurs penchants égoïstes qui consistent à piller les caisses de l’État, 

à se maintenir coûte que coûte au pouvoir par la révision de la constitution. Toutes ces situations sont, à 

n’en point douter, à la base des nombreux coups d’État. La chute de Nkrumah est partie de là, de ses 

dérives dictatoriales. C’est pourquoi, il a été victime d’un coup d’État militaire qui ne suscita aucune 

contestation. Cela démontre à quel point la population portait sur elle-même le poids de son régime 

dictatorial dont elle souhaitait se libérer le plus vite possible. L’armée a joué le rôle de libératrice de la 

population à travers ce coup d’État. 

Déchu de ses fonctions de chef d’État ghanéen, l’homme au rêve de l’unité africaine, sous un 

gouvernement panafricain socialiste, voit ce rêve s’envoler. Désormais, plus besoin de parler d’unité 

africaine puisque le chantre de cette unité a été dépossédé de ses pouvoirs. Si on en vient à en parler, 

c’est juste pour se souvenir des initiateurs de ce projet, ou, du moins, on en parle mais de façon théorique 

et non pratique. Or, la pratique est un élément si cher à la philosophie politique et sociale de Nkrumah. 

Il affirme lui-même que « la théorie sans la pratique est vide » (K. Nkrumah, 1976, p.97). Si nous 

convenons que la théorie de l’unité africaine sous le socialisme, élaborée par le leader ghanéen n’a pu 

voir le jour jusque-là, force est par conséquent de soutenir que son socialisme peut être qualifié 

d’utopique. Pour démontrer que l’unité africaine, sous le socialisme, condition de notre libération et de 

notre développement, n’a pas encore embrassé la phase pratique, il faut considérer les propos suivants : 

L’intégration africaine telle qu’elle est menée depuis la création de l’OUA, relève plus du discours 

politiquement correct (…) Chaque État semble davantage engagé dans la protection de ses micro-

territoires que de celle d’une Afrique réellement unie, source de prospérité partagée. (David Musa 

Soro, 2011, pp. 16-17). 

Il est vrai que l’Afrique n’a pas encore pu emprunter la voie de son unité politique, tant elle est 

divisée contre elle-même. Les crises socio-politiques à l’intérieur des États africains démontrent que les 

Africains ne sont pas encore prêts pour leur union. Comment parvenir donc à s’unir sur le plan 

continental, si, en effet, nous ne parvenons pas à nous unir sur le plan national et régional ? Non 

seulement, les Africains refusent leur unité nationale, mais aussi et surtout, ils la refusent au plan 

régional. Tout ceci constitue, à n’en point douter, un véritable facteur de l’échec du socialisme et du 

projet d’unité africaine. 

L’échec du socialisme et du projet d’unité africaine traduit aussi l’échec du Consciencisme dans 

la théorie politico-philosophique de Nkrumah. En effet, le chantre du panafricanisme avait écrit le 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 70 

 

Consciencisme (1964) suite à l’échec de la réalisation de son rêve d’une unité continentale. Il faut dire 

que Nkrumah avait trop l’esprit en avant dans la réalisation de l’unité africaine où il envisageait d’être à 

la tête. Tous ses efforts furent réduits à néant au point où il décida de se réfugier dans le Consciencisme, 

œuvre à travers laquelle il est question, pour lui, de faire comprendre les raisons de l’échec de la 

réalisation de son projet d’unité africaine. Cela peut se comprendre à partir des propos ci-après : 

C’est donc en fonction de ce qu’il considérait comme la nouvelle phase de la révolution africaine que 

Nkrumah a été obligé de modifier de fond en comble le texte initial du Consciencisme. Si l’on 

compare les deux éditions, on s’aperçoit en effet que l’auteur est entièrement revenu sur ses opinions 

de 1964 concernant la structure des sociétés africaines (…). La première édition du Consciencisme 

tenait pour acquis que la société africaine traditionnelle ignorait la lutte des classes et était organisée 

sur un mode communautaire, c’est-à-dire égalitaire (...). La perspective change du tout au tout dans 

Néo-colonialism où l’auteur écrit noir sur blanc que la lutte des classes est l’une des caractéristiques 

fondamentales de la société africaine contemporaine, et qu’en dernière analyse la lutte contre 

l’impérialisme elle-même, qu’il s’agisse de l’impérialisme sous sa forme coloniale ou sous sa forme 

néo-coloniale, n’est rien d’autre qu’une « lutte de classes à l’échelle internationale ». De la sorte, 

tandis que les premières œuvres considéraient la lutte anti-impérialiste comme une lutte isolée et 

absolument spécifique, tandis qu’elles en donnaient une interprétation pour ainsi dire romantique et 

ne pouvaient la justifier qu’en faisant appel à des arguments moraux (dignité de la personne, droit à 

la liberté, etc.), les dernières œuvres insistent au contraire sur les liens étroits entre l’effort de 

libération des peuples coloniaux et néocoloniaux et la lutte des classes en cours à l’intérieur des 

sociétés industrielles. (P. Hountondji, 1969, pp. 192-193). 

         Selon Hountondji, le Consciencisme de Nkrumah a été éditée à maintes reprises. Les premières 

éditions tentaient de proscrire la lutte des classes en faisant croire que l’Afrique était une société de type 

communautaire où régnait un certain égalitarisme entre les hommes. Mais les dernières éditions n’ont 

consisté qu’à présenter l’Afrique en proie aux luttes d’intérêts capitalistes-impérialistes facteurs 

d’exploitation de l’homme par l’homme et de division de la société africaine traditionnelle. C’est 

pourquoi, à travers la révision du Consciencisme, il fallait pousser les Africains à découvrir les rouages 

du système capitaliste-impérialiste dont l’enjeu est de les diviser pour mieux les exploiter, les diviser 

pour mieux les soumettre, les divisesr pour mieux régner sur eux. Dès lors, l’Afrique devait s’unir à 

nouveau pour échapper aux rouages du système capitaliste-impérialiste. 

Hélas ! Malgré la révision du Consciencisme qui devait nous permettre de nous identifier en tant 

qu’Africains, et de pouvoir faire la paix entre nous, et d’identifier aussi les ennemis du continent 

auxquels il fallait faire attention, nous nous rendons compte aujourd’hui que l’Afrique est jusque-là, 

divisée contre elle-même. Or, « tout royaume divisé contre lui-même est dévasté, et toute ville ou maison 

divisée contre elle-même ne peut subsister » (L. Segond, 1984, p.23). On comprend dès lors, la raison 

pour laquelle l’Afrique reste encore sous-développée. C’est parce qu’elle n’est pas totalement unie avec 

elle. En réalité, le fait que l’Afrique soit divisée, cela la rend faible et peu combattive devant ses ennemis 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 71 

 

qui la maintiennent dans les guerres, la famine, les maladies, c’est-à-dire dans le sous-développement. 

À ce niveau de notre argumentation, il convient de faire remarquer que si l’on est d’accord que le 

Consciencisme développé par Nkrumah est né de l’échec de son projet d’unité africaine, force est aussi 

de dire que l’échec même de l’unité continentale traduit aujourd’hui, l’échec du Consciencisme qui a été 

maintes fois révisé pour les Africains. 

Outre cela, il y a que le leader ghanéen, dans sa lutte pour l’unité politique du continent, a eu la 

prétention de se croire supérieur à ses pairs d’alors. Les propos de (David Rooney, 1990, p. 130) justifient 

clairement ce que nous soutenons : « M. Nkrumah se prend pour le plus grand leader de l’Afrique, mais 

cela n’intéresse personne. Et d’ailleurs nous ne partageons guère ses idées ». Comment l’unité africaine 

pouvait-elle se réaliser si celui-là même qui faisait son apologie avait une attitude qui visait à frustrer ses 

homologues ? Il faut le dire, Nkrumah frustrait ses homologues dans la mesure où il croyait être le seul 

capable de libérer l’Afrique. Il ressort de ce propos que les pays africains sont divisés sur bien de sujets. 

Les clivages entre partisans de l’unité et partisans du fédéralisme ne cèdent en rien à ceux entre 

réformistes et révolutionnaires. L’arrogance politique de Nkrumah le pousse à se faire l’ennemi de ses 

voisins. C’est pourquoi, la question de l’unité africaine ne pourrait se poser en des termes aussi simples. 

Les relations de Nkrumah avec ses voisins, en effet, ne sont pas toutes sereines comme le fait remarquer 

Rooney : 

Il a déjà suscité l’ire d’Houphouët Boigny en contestant la souveraineté de la Côte d’Ivoire sur une 

bande de territoire frontalier, habitée par des Nzimas, donc des hommes de sa propre ethnie. Du côté 

de l’Est, ses relations avec le Togo ne se sont pas améliorées depuis les jours difficiles de 1957. N’a-

t-il pas déclaré publiquement que le Togo deviendrait la septième région du Ghana peu avant qu’il 

n’obtienne son indépendance en 1960, sous la conduite de Sylvanus Olympio, lequel rejette les idées 

de Nkrumah sur l’unité africaine ? À plusieurs reprises, de plus, Nkrumah a froissé les dirigeants 

nigérians, ce qui les a déjà amenés à promettre leur soutien au Togo en cas d’affrontement avec le 

Ghana. (D. Rooney, 1990, p.178). 

         Ainsi, il ne fait qu’accroître l’animosité des voisins à son égard. Les nouveaux chefs d’État 

africains qui viennent d’obtenir leur indépendance, enfin, partagent désormais avec le président ghanéen, 

les feux de la rampe et ils sont irrités par les airs supérieurs qu’il semble afficher. Cette situation 

d’animosité, nous la vivons aussi aujourd’hui à travers les relations qui existent entre certains chefs 

d’État, notamment ivoirien, malien et burkinabè. Cet état de fait nous permet de dire que les Africains 

sont, en réalité, les vrais ennemis de l’Afrique, contrairement à ce que nous faisait croire Kwame 

Nkrumah. Il estimait que les ennemis de l’Afrique ne sont rien d’autre que le colonialisme et le néo-

colonialisme. C’est à juste titre qu’il exprimait que « le néo-colonialisme, comme le colonialisme avant 

lui, est une tentative d’exportation des conflits sociaux des pays capitalistes » (K. Nkrumah, 1973, p.11). 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 72 

 

         Pour lui, les conflits présents en Afrique, et qui empêchent son développement, sont issus des effets 

pervers du colonialisme et du néo-colonialisme. Une manière de dire que ce sont les autres qui nous 

divisent en vue de mieux régner. Mais la vérité est que les Africains sont les seuls responsables de leurs 

divisions. Si l’Afrique doit s’unir, ce serait avant tout pour lutter contre les ennemis internes et externes 

car, il faut le dire, si hier elle avait des ennemis extérieurs (les colonialistes et néo-colonialistes), 

aujourd’hui, elle en a qui sont logés à l’intérieur de nos États. 

En effet, les dirigeants africains ne cessent de se prêter aux jeux et enjeux du néo-colonisateur, 

devenant ainsi, des marionnettes, des béquilles qui servent à perpétuer de façon voilée, la domination et 

l’exploitation de leurs peuples et en un mot, de l’Afrique. De nos jours, certaines pratiques qui, autrefois, 

étaient perçues comme contraires à la morale, tentent de gagner de plus en plus du terrain. Il s’agit de la 

corruption, des détournements des deniers publics c’est-à-dire, l’immoralité galopante qui fragilise et 

anéanti jour après jour, les efforts de développement des pays africains. À présent, L’Afrique est malade 

d’elle-même que des autres, pour emprunter l’un des titres à succès de Tidiane Diakité. 

 

3. De la nécessité d'un changement de regard et l'exigence d'une politique correcte 

En quoi doit consister le changement de regard ? En quoi doit consister la bonne gouvernance ? 

C’est à ces deux grandes questions que nous tenterons de répondre dans cette dernière partie de notre 

travail. Le changement de regard doit consister à ne plus voir les autres, c’est-à-dire, les Européens 

comme étant à la base de nos malheurs. Il doit consister à nous regarder en face comme dans un miroir, 

et arriver à faire véritablement notre mea-culpa ou autocritique. Les Africains doivent pouvoir se 

regarder en face et se dire la vérité. Ils ne doivent pas avoir honte d’eux-mêmes. Ils doivent avoir le 

courage de se mirer et pouvoir se dire ce qui ne va pas chez eux. Ce qui ne va pas, c’est qu’ils se nient 

eux-mêmes et accusent les autres de les nier. Cela laisse croire que les Africains ne sont pas encore 

parvenus à identifier leur mal. Ou du moins, ils l’ont identifié mais refusent de l’admettre. Ils refusent 

d’admettre qu’ils sont les véritables obstacles au développement du continent. Cet état de fait nous 

pousse à nous interroger de la manière suivante : comment un malade peut-il prétendre guérir de son 

mal, s’il n’en connait pas l’origine ? Comment un mal non diagnostiqué peut-il être soigné et guérit ? Et 

même si le mal était diagnostiqué et connu et que l’on refuse de le traiter, comment celui-ci pourrait-il 

être éradiqué ? Cette série de questions nous permet de comprendre que le mal des Africains est profond 

dans la mesure où les Africains ignorent qu’ils sont la propre cause de leurs malheurs. S’ils n’ignorent 

pas cette vérité, ils la nient cependant en la projetant ailleurs. Comme pour dire que le mal se trouve 

toujours ailleurs et non chez nous. C’est ce qu’exprimait le Christ : 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 73 

 

Pourquoi vois-tu la paille qui est dans l’œil de ton frère, et n’aperçois-tu pas la poutre qui est dans 

ton œil ? Ou comment peux-tu dire à ton frère : laisse-moi ôter une paille de ton œil, toi qui as une 

poutre dans le tien ? Hypocrite, ôte premièrement la poutre de ton œil, et alors tu verras comment 

ôter la paille de l’œil de ton frère. (L. Segond, 1984, p. 11). 

Les Africains estiment que le mal de l’Afrique vient de l’Européen. Ce qui n’est pas du tout vrai. 

Car après les Indépendances et jusqu’aujourd’hui, les États d’Afrique sont dirigés par les Africains eux-

mêmes et non par L’ex-colonisateur. Ces peuples d’Afrique, en remettant le destin du continent aux 

grands leaders qui avaient lutté pour les Indépendances et aux leaders révolutionnaires d’aujourd’hui, 

espéraient d’eux, qu’ils unifient et développent le continent. Comme cela n’a pas été le cas, c’est 

pourquoi, on peut assister aujourd’hui, au grand retour de l’Occident ou l’Europe sur le continent. En 

effet, en cas de conflits en Afrique, les chefs d’État au lieu de trouver des solutions africaines, préfèrent 

se tourner vers l’Occident qui, en retour, leur pose des conditions. 

C’est le cas actuel du Mali et du Burkina Faso qui ont bénéficié de l’aide militaire de la France 

pour lutter contre les troupes djihadistes qui menacent les deux pays et qui se tournent enfin vers la 

Russie, car insatisfaits de la prestation de la France. Déplacer une armée française ou russe nécessite un 

très grand budget pour ces deux États qui, en notre sens, seront encore tenus dans les liens de la servitude 

et de l’exploitation. Rappelons au passage qu’on ne quitte pas un ancien maître pour un nouveau quand 

on désire être libre.  Si les Africains ne peuvent pas résoudre leurs problèmes ou du moins, s’ils refusent 

de les résoudre en appelant toujours du secours extérieur, alors, ils n’ont pas à se plaindre des 

conséquences qui s’en suivent après les soutiens qu’ils auraient reçus. Au lieu du développement, une 

telle situation ouvre la voie aux pillages de nos États, aux détournements de nos fonds et aux 

enrichissements des États qui nous viennent en aide. D’où, la misère et la pauvreté des populations 

africaines. 

Par ailleurs, nous avons remarqué dans nos lectures des écrits de Nkrumah que la lutte armée faisait 

partie intégrante de son socialisme. Il affirme que le néo-colonialisme use d’une nouvelle arme de 

violence à l’endroit des peuples africains. Les termes clairement employés sont les suivants : 

Dans ces circonstances, on comprend l’importance de la lutte armée. Car la libération et l’unification 

de l’Afrique ne peuvent dépendre d’un consentement, de préceptes moraux, ou d’une conquête 

morale. Ce n’est qu’avec le recours aux armes que l’Afrique se débarrassera des derniers vestiges de 

colonialisme, d’impérialisme et de néocolonialisme et sera libérée et unie dans le socialisme. (K. 

Nkrumah, 1972, p. 107). 

Il est clair que Nkrumah est un partisan de la guerre, un partisan de la violence. Il faut faire 

remarquer que le recours aux armes pour résoudre les problèmes politiques comme l’envisage la 

CEDEAO au Niger, est dangereux dans la mesure où, cette mesure est une porte ouverte aux coups 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 74 

 

d’État et à leur perpétuation. Justement, Nkrumah lui-même n’a pas échappé à la règle qu’il avait établie. 

Ses propres enseignements l’avaient rattrapé car la lutte armée ou la violence qu’il préconisait pour 

destituer les gouvernements fantoches, sera appliquée à son régime par « Ankrah » (R. Dagaud, 2013, 

p.81) qui perpétra un coup d’État militaire contre Nkrumah le « 24 février 1966 » (P. Hountondji, 1969, 

p.173) pendant qu’il se trouvait en visite à Pékin, en Chine. Ce coup d’État contre le leader ghanéen 

nous fait penser à l’une des paroles du Christ qui affirmait que « tous ceux qui prendront l’épée périront 

par l’épée » (L. Segond, 1984, p.57). En clair, quiconque règne par l’épée, périra aussi par l’épée. Une 

manière de dire aussi que la violence ou la guerre entraine nécessairement la violence. Or, nous sommes 

convaincus que la force ou la violence ne fait pas le droit. Rousseau le confirme en ces termes : « 

Convenons donc que force ne fait pas droit, et qu’on n’est obligé d’obéir qu’aux puissances légitimes » 

(J. J. Rousseau, 1992, p.33). En dehors de la force ou violence légitime de l’État, toute autre forme de 

violence est arbitraire, illégitime, et ne peut, en aucun cas, contribuer au bien-être de la société, si ce 

n’est que de créer le désordre et le chaos. En Afrique, les nombreuses violences, les guerres et coups 

d’État incontrôlés ont contribué à violer les droits des citoyens et à plonger les populations dans la 

désolation et l’incertitude d’un avenir meilleur. 

         Ce qui revient à dire qu’il est impossible de construire une société par la violence. Et toute violence 

produit toujours les armes de sa propre destruction. Nkrumah le savait très bien. Malgré cela, il n’hésitait 

pas à prêcher la lutte armée. Il affirmait ceci : « Tôt ou tard, les armes fournies passent aux mains des 

opposants au régime et la guerre elle-même augmente la misère sociale qui l’avait provoquée » (K. 

Nkrumah, 1973, p. 15). Dans les pays africains, on a remarqué que les armes utilisées pour renverser le 

pouvoir en place ont toujours servi à menacer le nouveau pouvoir qui les avait fournis. Si le pouvoir 

n’est pas menacé avec ces armes, c’est la population qui en est menacée. Et cela s’observe à travers les 

nombreux braquages routiers, l’agression des populations à domicile, etc. Les exemples de pays africains 

où la victoire de l’opposition a été soldée par le recours aux armes et/ou ces armes ont servies après, 

contre les populations et le nouveau régime, sont multiples. Cependant, on ne citera que trois exemples 

: celui de la Côte d’Ivoire en 2002, celui du Mali et de la Lybie en 2011. Tout ceci traduit les symptômes 

d’une mauvaise gouvernance en Afrique et constitue un véritable frein au développement du continent, 

à son unité et un problème au respect des droits des citoyens. 

          Face donc à la mauvaise gouvernance, les États africains doivent opter pour un changement de 

paradigme, c’est-à-dire qu’ils doivent opter pour la bonne gouvernance. Celle-ci doit être fondée sur des 

principes. Ceux que nous proposons sont : la légitimité, la démocratie, la sécurité, la lutte contre 

l’impunité et la politique inclusive. Avant d’aborder ces points, il nous faut comprendre ce que c’est que 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 75 

 

la bonne gouvernance. La gouvernance est la manière dont le pouvoir est exercé par l’autorité de l’État 

en ce qui concerne les affaires politique, économique et administrative. Cela dit, la bonne gouvernance 

peut se traduire par une efficacité ou une efficience, une transparence, une responsabilité, une obligation 

de rendre compte, une éthique et une équité dans la gestion de l’ensemble des ressources publiques. 

C’est aussi la manière dont le pouvoir est exercé pour gérer les ressources nationales, économiques et 

sociales consacrées au développement. En clair, la bonne gouvernance tient compte du plan triennal axé 

sur la politique, l’économie et le social. 

        Au plan politique, il faut promouvoir l’État de droit, la démocratie et le respect des lois élaborées. 

Au plan économique, il faut une transparence et une optimisation de la gestion. Et enfin, au plan social, 

il faut promouvoir l’éthique, l’équité et l’implication active des citoyens qui demeurent les acteurs et les 

contribuables. L’intérêt que portent les peuples à la bonne gouvernance découle de son souci d’assurer 

la viabilité des projets qu’elle finance et conclut. Elle tient du fait que le développement durable suppose 

l’existence d’un cadre transparent et fiable de règles et d’institutions pour la conduite des affaires 

publiques et privées. L’aspect essentiel de la bonne gouvernance réside dans une action gouvernementale 

prévisible, transparente et éclairée, dotée d’une bureaucratie imbue d’éthique professionnelle et d’un 

exécutif comptable de ses actions. 

         La légitimité comme l’un des principes proposés de la bonne gouvernance, doit donc être au 

rendez-vous dans la gestion des États africains. La légitimité d’un dirigeant politique s’exprime comme 

le sentiment du peuple de se reconnaitre en ce leader. Il faut, pour ainsi dire, que la grande majorité de 

la population, peu importe le bord politique, ait le sentiment d’être bien gouverné. Il ne s’agit pas d’un 

peuple qui ne peut pas s’exprimer sur sa situation, parce qu’emmuselé et contraint d’accepter son sort et 

cela, par peur ou crainte de représailles. Ceci dit, faisons remarquer que lorsque le peuple se sent 

durablement maintenu sous le joug de la dictature, sans la moindre adhésion à la manière dont il est 

gouverné, il se sent dans l’obligation de changer la situation car, étant le seul dépositaire du pouvoir. 

C’est là aussi le lieu de faire une démarcation entre légitimité et démocratie. Un dirigeant politique peut 

être démocratiquement élu et perdre sa légitimité si le peuple ne le reconnait plus. Autrement dit, la 

démocratie n’est pas une garantie de la légitimité. En d’autres termes, la légalité démocratique et la 

légitimité d’exercer le pouvoir ne renvoient pas à une même chose. D’ailleurs, on a vu en Afrique des 

présidents démocratiquement élus dont la légitimité a été contestée par le peuple. Par ailleurs, la 

légitimité dans un contexte africain doit aller avec les valeurs qui incarnent la société africaine. Il faut 

que le peuple ait le sentiment que les valeurs qui orientent la gouvernance sont des valeurs qu’il 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 76 

 

comprend, des valeurs qui rejoignent la façon africaine de penser et de voir le monde, c’est-à-dire des 

valeurs qui tirent leur fondement de la culture africaine. 

          La démocratie est le deuxième principe que nous proposons aux dirigeants africains comme 

principe de bonne gouvernance. On entend souvent parler de démocratie à l’africaine. Cette façon de 

parler et de voir les choses doit changer. Il faut donc repenser la démocratie dite africaine pour qu’elle 

soit bonne et utile à notre société. La démocratie pour nous, doit consister en la promotion de la 

séparation effective des pouvoirs par les dirigeants africains, du respect des textes fondamentaux que 

sont les constitutions, de la crédibilisation et du renforcement des capacités des commissions électorales. 

Généralement en Afrique, on a constaté que la séparation des pouvoirs est un leurre. Les chefs d’État 

ont la capacité d’influencer comme bon leur semble, les pouvoirs législatif et judiciaire y compris 

d’autres organes tels que la cour constitutionnelle et la commission électorale. Ce qui démontre que ces 

instances ne sont pas totalement indépendantes dans l’exercice de leurs fonctions. Les différentes 

modifications constatées des constitutions dans plusieurs pays africains qui se sont faites sans la moindre 

opposition des législateurs, rend compte de la position que nous défendons. Cela dit, le non-respect des 

constitutions par certains chefs d’État africains, traduit un manque de démocratie. Leur respect peut être 

vu comme une bonne manière de gouverner. La crédibilisation et le renforcement des capacités de la 

commission électorale vont pour leur part, consister à identifier l’existence d’aptitudes institutionnelles, 

humaines et opérationnelles permettant à tous les acteurs concernés de jouer pleinement leurs rôles sans 

influence étatique. 

            Aujourd’hui, la question sécuritaire inquiète les populations en Afrique, tant le continent est, 

dans sa quasi-totalité, en proie au terrorisme. Pour la résoudre, il faut instaurer des États forts. Paul 

Valery n’est pas contre une telle idée quand il estime que « Si l’État est fort, il nous écrase. S’il est faible, 

nous périssons » (Paul Valéry, 1931, p. 62). S’il est vrai qu’avec cette pensée il ressort le caractère 

problématique de l’État qui apparait d’une part comme source d’aliénation et d’autre part comme source 

de protection, les dirigeants africains devraient mettre l’accent sur l’aspect positif de cette pensée qui est 

de tirer le juste milieu pour orienter les actions gouvernementales. Ce qui doit leur permettre de 

comprendre que la force qu’ils doivent exercer ne va pas contre leurs populations, mais contre ceux qui 

tentent de les agresser. Cette force des États africains doit contribuer à assurer l’intégrité des territoires 

contre toute tentative d’agression. Elle doit les aider à assurer pour ainsi dire, la sécurité de leurs 

concitoyens et non à les brimer et à confisquer leur liberté. C’est dans ce cadre sécurisant que le citoyen 

américain, par exemple, peut se vanter d’être en paix contrairement à un citoyen africain car, le territoire 

américain est mieux sécurisé que celui des africains du fait de la puissance militaire dont dispose ce pays 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 77 

 

pour dissuader ses potentiels agresseurs. Cela dit, il est clair que les États africains doivent 

impérativement fédérer leurs forces pour pouvoir réussir à assurer la sécurité du continent. Il n’est plus 

temps d’aller chercher des solutions ailleurs. Il faut une solution africaine de la sécurité. C’est pourquoi, 

une armée continentale composée de toutes les forces des différents États doit être mise en place. Si 

selon Valéry, « Toute politique, même la plus grossière, suppose une idée de l’homme, car il s’agit de 

disposer de lui, de s’en servir, et même de le servir » (Paul Valéry, 1931, p. 62), les dirigeants du 

continent, sans penser à leurs propres intérêts, gagneraient à mettre en pratique une telle pensée qui ne 

contribue qu’au bien-être de leurs citoyens. Par ailleurs, le domaine sécuritaire ne se résume pas 

absolument au volet territorial. Il y a aussi l’aspect alimentaire, sanitaire et social. Houphouët Boigny 

énumère ces points-ci qui constituent pour lui, de véritables ennemis de l’homme qu’il faut absolument 

combattre au risque de voir la gestion du pouvoir échapper à celui qui le tient. Ainsi, dit-il, « les rancœurs 

accumulées, la misère et la faim, sont des germes d’instabilité, de révoltes et de troubles » (F. H. Boigny, 

1978, p. 2038). 

           Ce qui revient à dire que la sécurité à l’intérieur des États, la stabilité politique, voire la liberté 

individuelle, implique avant tout, la capacité de l’homme (le peuple) à pouvoir mieux se soigner pour 

conserver sa santé et, au-delà, sa vie, mais aussi et surtout, sa capacité à trouver de quoi à manger pour 

satisfaire le besoin de la faim. Pour Nkrumah, « quelles que soient les guerres livrées depuis 1951, 

aucune n’a jamais été livrée contre la pauvreté, la maladie, la faim et l’analphabétisme » (K. Nkrumah, 

1973, p. 262). Au fond, il faut comprendre que la paupérisation induit automatiquement l’accroissement 

de la dépendance psychologique et une réduction du développement de l’Afrique. Si les dirigeants 

africains étaient véritablement conscients du fait qu’un ventre creux est égal à un citoyen vendu et gagné 

par la cause néocoloniale, et que de surcroit, le développement ne peut prétendre se faire avec un peuple 

malade, nous croyons que tous les efforts allaient être faits dans le but de résoudre de façon efficiente et 

efficace, les problèmes de sécurité alimentaire et sanitaire. Pour y parvenir donc, il faut toujours une 

solution africaine. L’Afrique dispose de tout pour prendre en charge ses enfants. Mais hélas ! Le manque 

d’unité et de volonté politique l’oblige à tendre la main à l’Occident pour demander des aides 

alimentaires. Ces aides alimentaires qui visent à installer dans l’esprit des Africains, le réflexe de 

mendicité, est un blocage au développement de l’Afrique. Car, celui qui offre de quoi à manger aux 

autres, est celui qui doit dicter ses lois. 

Pour résoudre la question alimentaire, il faut, comme le souligne Coulibaly K. Timothée dans sa 

thèse intitulée Socialisme et Droits de l’Homme en Afrique chez Kwame Nkrumah, « une bonne réforme 

agraire adaptée aux réalités africaines tout en tenant compte des réalités des différentes régions » (K. T. 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 78 

 

Coulibaly, 2022, p. 228). C’est dire que la réforme agraire doit consister à développer les cultures 

agricoles en fonction des régions ou sols et des cultures qui s’y trouvent. Car, aujourd’hui, « les nouvelles 

armes qui sont utilisées par les impérialistes pour dominer les États faibles, sont les armes 

bactériologiques. On les retrouve partout dans les aliments et même dans certains médicaments sensés 

éradiquer des maladies » (K. T. Coulibaly, 2022, p. 229). C’est pourquoi, il faut éviter de toujours 

importer certains aliments et médicaments. L’Afrique dispose de grands laboratoires (Cinpharm, 

laboratoire pharmaceutique situé au Cameroun ; CFAO Healthcare, leader de la distribution 

pharmaceutique en Afrique subsaharienne, au Magrheb ; laboratoire exphar-ci et CIPHARM situés en 

Côte d’Ivoire), de grands chercheurs et pharmaciens, capables de trouver les remèdes qu’il faut pour 

soigner les maladies. Le cas corona dont on croyait qui serait alarmant pour les Africains, suffit pour 

comprendre à quel point, si l’Afrique veut, elle le peut. Face au coronavirus, les malgaches ont pu 

inventer un sérum à titre préventif et curatif visiblement présenté en ligne dans Le Point Afrique où, on 

y lit ce qui suit : « Le président malgache, Andry Rajoelina en est convaincu : Madagascar tient un 

médicament efficace contre le Covid-19. Il s’agit du Covid-Organics élaboré par l’Institution malgache 

des recherches appliquées et qui contient de l’artemisia ou artemisia annua » (Le Point Afrique, 2020, 

p. 1).  

          L’impunité est omniprésente dans la gestion financière de nos institutions. Cette question ne peut 

se résoudre sans le clin d’œil fait sur la corruption, les détournements de deniers publics et la mauvaise 

gestion des fonds publics qui gangrènent l’Afrique. De nos jours, dans certains États africains, la gestion 

transparente des finances pour la réalisation des travaux publics, nationaux, n’est pas de mise. Alors que 

les populations grognent, croupies sous le poids de la pauvreté, du train de vie élevé des hauts 

fonctionnaires de l’État et des inflations, on assiste à des détournements de fonds et à des projets d’État 

réalisés de façon lapidaire, sans que les coupables ne soient inquiétés. Le cas du stade Ebimpé, en Côte 

d’Ivoire, nous en dit plus. En effet, plus de 20.000.000 de francs CFA avait été investi dans la confection 

et l’entretien de la pelouse de ce stade, sans un réel succès apparent. Ce qui, d’ailleurs, avait occasionné 

la démission du Ministre des sports et loisirs (Monsieur Dhano Paulin) en charge de ce projet pour voir 

à sa succession, l’actuel Premier Ministre. Face à de telles situations, il faut que l’État prenne des 

dispositions pour mettre aux arrêts sous le contrôle d’un audit, les personnes qui s’adonnent à de tels 

actes. Autrement exprimé, nos États doivent lutter contre l’impunité et pour ce faire, il faut que chaque 

acteur rende compte au peuple de sa gestion et cela, de façon efficiente et éclairée. La mauvaise 

gouvernance augmente les charges de l’État et fausse les priorités, car les fonds dilapidés doivent être 

retrouvés ailleurs pour compenser le déficit. Or, ces fonds trouvés pouvaient servir à améliorer par 

exemple, la qualité de l’éducation, de la santé et du niveau de vie des citoyens ; par la construction de 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 79 

 

nouvelles écoles et l’achat de matériels didactiques, par l’achat de nouveaux appareils sophistiqués de 

santé ou en subventionnant les prix de certaines denrées alimentaires de première nécessité. 

Dans le jeu démocratique, l’exclusion a toujours été à la base de plusieurs crises. Pour les éviter 

donc, la politique inclusive qui résulte de la bonne gouvernance, doit être appliquée. Elle consiste pour 

nous, à instaurer un partenariat et un dialogue, signes de symbiose et de cohésion entre les tenants du 

pouvoir et les autres acteurs politiques ; entre le pouvoir et le peuple et entre les acteurs politiques et le 

peuple, d’autant plus que ceux-ci sont les futurs dirigeants de ce peuple. La politique inclusive apparait 

comme l’art de gérer la diversité et d’en faire une unité, l’art de gérer la diversité et l’unité. À ce propos, 

Nkrumah affirme que « le consciencisme est l’ensemble, en termes intellectuels, de l’organisation des 

forces qui permettront à la société africaine d’assimiler les éléments occidentaux, musulmans et euro-

chrétiens présents en Afrique et de les transformer de façon qu’ils s’insèrent dans la personnalité 

africaine » (K. Nkrumah, 1976, p. 98). Pour lui, l’Afrique d’aujourd’hui renferme plusieurs cultures, 

religions, idéologies politiques, théories ou pensées avec lesquelles nous devons cohabiter dans le strict 

respect mutuel. Cela dit, il n’y a pas de culture, de religion, de bord politique qui prime sur les autres. 

Ce qui, d’ailleurs, donne la liberté à chaque citoyen d’exercer sans aucune crainte, la religion qui lui sied 

et cela, sans empiéter sur celle des autres ; la liberté de manifester sa culture, ses idées et son bord 

politique et de ne point être inquiété. Et pourtant, nous constatons en Afrique qu’il est difficile pour un 

opposant de soutenir ses idées et de manifester son bord politique. Pour preuve, la plupart des opposants 

sont soit contraints à l’exil, contraints à se taire, sont soit menacés de prison, emprisonnés, voire même 

tués dans le but de dissuader les autres. Le cas de L’ex-Président de l’Assemblée Nationale de Côte 

d’Ivoire, Monsieur Guillaume Soro et celui au Sénégal de Ousmane Sonko, alors opposant principal du 

régime Macky Sall, en sont de très belles illustrations. Une telle politique n’est pas faite pour créer 

l’unité nationale et au-delà, l’unité continentale. Pour le développement de l’Afrique et la réalisation 

effective de l’unité à l’intérieur des États et, au-delà, pour la réalisation de l’unité africaine, la bonne 

gouvernance doit prendre en compte tous les points énumérés dont le dernier est la politique inclusive 

qui montre que le continent a besoin de tous ses fils et filles réunis pour vivre. 

Conclusion 

          Cette étude explore l’enjeu du politique et du social dans la philosophie politique de Nkrumah. 

Tout en indiquant qu’au fondement de l’engagement philosophique et politique se trouvent l’unité 

africaine, la transformation politique et sociale du Ghana et au-delà, elle rappelle la tentation à la 

dictature qui fait de Nkrumah un modèle inachevé et imparfait. Notre étude a ainsi consisté à montrer 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 80 

 

que le projet politique de Nkrumah est certes louable, mais il a débouché sur l’échec dû à une vision 

désintégrée, une ambition démesurée. 

          Dès lors, face à l’actualité politique africaine émaillée par les violences politiques, notamment les 

coups d’État militaro-politiques, les tentations de dictature dans les gouvernances politiques, l’étude 

appelle la nécessité d’un changement de regard et l’exigence d’une politique correcte en Afrique. Cette 

politique pose comme exigence éthique la bonne gouvernance, l’inclusion et la participation politique 

ouverte à toute la société. Cette gouvernance intégrée, inclusive et participative est capitale pour éviter 

les échecs politiques, les crises et les désillusions ; car le pouvoir corrompt et est susceptible de 

transformer un acteur animé d’une vision d’avenir en un fâcheux et hideux personnage. 

         En somme, Nkrumah ne saurait être dédouané d’avoir épousé une vision désincarnée de la 

politique, même si ses idées et idéaux politiques qu’on retrouve dans le consciencisme philosophique, 

sont des outils et matériaux d’une politique de développement en Afrique. On pourrait, et cela est vrai, 

reprouver la gouvernance de Nkrumah, mais ses idées philosophiques et politiques devraient cependant 

être revisitées pour un sursaut en Afrique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Références Bibliographiques 

COULIBALY Katinan Timothée, 2022, Socialisme et Droits de l’Homme en Afrique chez Kwame 

Nkrumah, Bouaké, Université Alassane Ouattara 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 81 

 

DAGAUD Raoul, 2013, Le chœur de Nkrumah, Abidjan, les Éditions Balafons 

DIAKITÉ Samba, 2011, Philosophie et contestation en Afrique, Quand la différence devient un 

différend, Paris, Publibook 

DIAKITÉ Samba, 2014, Politiques africaines et Identités : Des liaisons dangereuses, Québec, 

Différance Pérenne 

HOUNTONDJI Paulin, 1969, Sur la philosophie africaine, Yaoundé, Clé 

HOUPHOUET BOIGNY Félix, 1978, Anthologie des discours, Abidjan, Editions CEDA 

KI-ZERBO Joseph, 2003, À quand l’Afrique ? Paris, Présence Africaine 

Le Petit Larousse illustré, 2014, Paris, Cédex 

Le Point Afrique, « Covid-19 : le Covid-Organics, ce remède que Madagascar a validé », consulté le 

17 Juiellet 2024 à 13h 56 minutes, in www.lepoint.fr  

NKRUMAH Kwame, 1972, La lutte des classes en Afrique, Paris, Présence Africaine 

NKRUMAH Kwame, 1973, Le Néocolonialisme dernier stade de l’impérialisme, Paris, Présence 

Africaine 

NKRUMAH Kwame, 1976, Le Consciencisme, Paris, Présence Africaine 

NKRUMAH Kwame, 1994, L’Afrique doit s’unir, Paris, Présence Africaine 

ROONEY David, 1990, Nkrumah, l’homme qui croyait à l’Afrique, Paris, Jalivres 

ROUSSEAU Jean Jacques, 1992, Du contrat social, Paris, GF Flammarion 

SEGOND Louis, La Bible, Paris, Alliance Biblique Universelle 

SEGOND Louis, Le Nouveau Testament, Paris, Alliance Biblique Universelle 

SORO Musa David, 2011, L’Intégration, condition de la paix et du développement en Afrique, Abidjan, 

les Éditions Balafons 

VALERY Paul, 1931, Regards sur le monde actuel, Paris, Librairie Stock, Delamain et Boutelleau 

 

http://www.lepoint.fr/

